### Gaekwad's Oriental Series

Published under the Authority of the Maharaja Sayajirao University of Baroda.

> General Editor: **B. J. Sandesara,** M.A., Ph.D.

No. 136

ï

कणादप्रणीतं वैशोषकर 

चन्द्रानन्दविरचितया प्राचीनया वृत्त्या समलङ्कृतं

# VAIŚESIKASŪTRA OF KAŅĀDA

with the Commentary of Candrananda

Critically Edited by MUNI ŚRĪ JAMBUVIJAYAJI Disciple of the Late HIS HOLINESS MUNIRĀJA ŚRĪ BHUVANAVIJAYAJI MAHĀRĀJA



### ORIENTAL INSTITUTE BARODA 1961

Printed Preliminary Pages and Plates by Ramanlal J. Patel, Manager, The Maharaja Sayajirao University of Baroda Press (Sadhana Press), Near Palace Gate, Palace Road, Baroda and Pages 1 to 237-xxiv by Shri Himatlal D. Patel, at Mahodaya Press, Bhavanagar, and published on behalf of the Maharaja Sayajirao University of Baroda by Dr. Bhogilal J. Sandesara, Director, Oriental Institute, Baroda, 1961.



UNIVERSITY PUBLICATIONS SALES UNIT, Near Palace Gate, Palace Road, Baroda 1.

तत्रभवदन्तेवासी शिद्युः जम्बूविजयः ।

युष्मत्प्रेरणमार्गदर्शनवलात्सम्पादितं किञ्चन । युष्मत्पाणियुगे प्रणम्य बहुशो भक्त्यार्पयाम्युज्ज्वले प्रामोमि प्रवरां मुदं च हृदये मोक्षाघ्वदेशिन् प्रभो ! ॥ ९ ॥

असम्भवप्रत्युपकारसाधनाः स्मृत्वाहमद्यापि भवामि गद्गदः ॥ ८ ॥ एवं सत्यपि विश्रुतं सुममिदं काणादशास्त्रात्मकं

भुवनविजयजी महाराज ! बहुपुण्याश्रितं दत्त्वा दुर्रुभं नरजन्म मे । लालनां पालनां पुष्टिं कृत्वा वात्सल्यतस्तथा ॥ १ ॥ वितीर्य धर्मसंस्कारानुत्तमाँश्च गृहस्थितौ । भवद्भिः सुपितृत्वेन सुबहृपकृतोऽस्म्यहम् ॥ २ ॥ ततो भवद्भिः प्रव्रज्य भगवत्त्यागवर्त्मनि । अहमप्युद्धतो मार्गं तमेवारोह्य पावनम् ॥ ३ ॥ ततः शास्त्रोक्तपद्धत्या नानादेशविहारतः । अनेकञास्त्राध्ययनं भवद्भिः कारितोऽन्वहम् । ज्ञानचारित्रसंस्कारेरुत्तमैर्वासितोऽस्मि च ॥ ५ ॥ ममात्मश्रेयसे नित्यं भवद्भिश्विन्तनं कृतम् । व्यापृताश्च ममोन्नत्यै सदा खाखिलग्रक्तयः ॥ ६ ॥ ममाविनयदोषाश्च सदा क्षान्ता दयालुभिः । भवद्भिरित्यनन्तोपकारैरुपक्वतोऽस्म्यहम् ॥ ७ ॥ मोक्षाध्वसत्पान्थ ! मुनीन्द्र ! हे गुरो ! वचोऽतिगा वः खलु मय्युपक्रियाः ।

अनन्तोपकारि-पूज्यपाद-गुरुदेव-मुनिराजश्री १००८

समर्पणम् ।



This edition of the Vaiśesika Sūtra with the hitherto unpublished commentary of Candrānauda will, I am confident, be welcomed by all students of Indian Philosophy. The first edition of Vaiśesika Sūtra with the commentary Upaskāra of Śankara Miśra was published for the first time in 1860-61 in the Bibliotheca Indica, No. 34, at Calcutta and was edited by Shri Jayanārāyaņa Tarkapañcānana. From that time onwards it is the Upaskāra commentary which has been generally in use. A Second Edition of it was published in 1923 from Banaras as Kashi Sanskrit Series, number 3. Now, after a lapse of a century since its first publication a new edition of the Vaisesika Sūtra with the commentary of Candrananda is being placed in the hands of scholars. Vaiseşika Darśana is one of the principal Darśanas of Indian Philosophy. Kaņāda is regarded as its founder; he is said to be the author of the Vaisesika Sūtras. But the treatment of different subjects in the Sūtras not being in good order, Praśastapāda composed his Padārthadharmasangraha which is referred to as Padārthapraveśaka in the Tattvasangraha Pañjikā etc., and which came to be known as Praśastapāda Bhāsya. This Bhāsya became very popular because of its systematic treatment and methodical exposition of the subject and various commentaries like the Vyomavati, Kandali, Kiranāvali etc. were written on it. Due to wide prevalence of this Bhāsya and its commentaries, the study of the original Vaiśesika Sūtras became less and less popular. However, though the work is called Praśastapāda Bhāşya it is not really a regular commentary on the Vaiśeșika Sūtras; gradually all the old commentaries on the Vaiśeșika Sūtras were lost, and it was possibly because of this that the order of the Sūtras became confused and there were interpolations and omissions in certain cases. The original text of certain Sūtras was largely changed and hence it became difficult to obtain a correct interpretation of several of them.

In the 15th century, Śańkara Miśra obtained one of these confused texts of the Sūtras on which he wrote his commentary Upaskāra\* in the style of the Navya Nyāya. It is the Sūtrapātha given by Śańkara Miśra that has been current in our days, but the Sūtrapātha obtained in references and also found in old texts often does not agree with the text of Śańkara Miśra. Hence Prof. Anantlal Thakur in his Introduction to his edition of Vaiśesika Darśana, published by the Mithila Research Institute, Darabhanga, in 1957, observes :---"As a result, the Sūtrapātha must have been vitiated in course of time.

\*सूत्रमात्रावलम्बेन निरालम्बेऽपि गच्छतः ।

खे खेलवद् ममाप्यत्र साहसं सिद्धिमेष्यति ॥

-Upaskāra of Śańkara Miśra, p. 1.

Interpolations and omissions have been detected in the current Vaiśeşika Sūtra tradition. Mahāmahopādhyāya Dr. Gopinath Kaviraja and Pandit Vira Raghavacharya Siromani have shown many irregularities in the available texts of these Sūtras. The former has suggested the means of determination of a more correct Sūtra text by a careful study of all the commentaries and glosses on the Sūtras". This being the state of affairs Muni Shri Jambuvijayaji, a profound scholar of Hindu, Buddhist and Jaina logic and philosophy, while editing the Nayacakra of Mallavādī Kṣamāśramaṇa found that at many places the citations of the Vaiśeṣika Sūtras were either not available in the extant text or were available with different readings. But when Muni Shri Punyavijayaji sent to him a manuscript of Candrānanda Vṛtti from the Jaisalmer Bhandar, almost all the citations could be traced and the MS was found to be extremely useful. Now when most of all the old commentaries and glosses on the Vaiśeşika Sūtras are lost, this commentary of Candrānanda fortunately takes us very near to the original Sūtrapāţha.

As already noted above, in 1957, the Mithila Research Institute, Darbhanga, published Vaiśeşika Darśana along with a 13th-14th century commentary. But that Vrtti is incomplete and since the Sūtrapātha is mixed up with the text of the Vrtti, it is very difficult to separate the Sūtrapātha from the Vrtti. Again, it is highly probable that because of the influence of the Navya Nyāya style, the Vrtti has deviated considerably from the authentic Sūtrapātha and its original interpretations.

Of the two manuscripts utilized in this edition the manuscript supplied by Muni Shri Punyavijayaji gives the Sūtrapātha separately which makes it easier to determine the Sūtrapātha. The meaning of the Sūtras given in the commentary of Candrānanda is in a somewhat abridged form. However, since the Vrtti of Candrānanda is an old commentary composed on the basis of earlier ones, we are fortunate in having in it a comparatively early interpretation of the Sūtras. This commentary must have been written sometime after the sixth century, very probably during the 7th century. The Vrtti of Candrānanda published in this volume is the oldest commentary on the Vaiśeşika Sūtras available at present.

The editor picked up the Śāradā script of the Manuscript for the purpose of this edition and became proficient in it. He has also compared in the first two Appendices the older Sūtrapāțha and the current Sūtrapāţha. Appendix V gives some new information about the Vaiśeşika Darśana drawn from an old unpublished text, *viz.* Sarvasiddhāntapravešaka, a MS of which has been discovered at Jaisalmer.

In Appendices No. 6th and 7th the learned editor has thrown considerable light on the history of the Vaiśeșika Darśana, with the help of references from the Nayacakra of Ācārya Mallavādī Kṣmāśramaṇa, which he is presently editing for the Jaina Atmananda Sabha, Bhavnagar, and also with those from the Pramāṇasamuccaya of Dinnāga.

Besides, with the help of his Gurudeva, he has collected several references from old Tibetan works which have been utilized in Appendix 7. Appendix 7 is useful not only to the student of Vaisesika Darsana but also to all the students of Indian Philosophy, and of Jaina and Buddhist logic in particular. The Appendix also provides an excellent sample of a Sanskrit rendering of Tibetan texts. One rarely comes across Tibetan texts rendered into Sanskrit on such an extensive scale. Muni Shri Jambuvijayaji has been able to render into Sanskrit some parts of the Pramāņasamuccaya of Dinnāga, the father of Buddhist logic, from the Tibetan original. We are highly obliged to Muniji for his fruitful labour in utilizing these Tibetan works which could not be obtained in the original and of which he had to acquire photo-copies from Japan and other countries. It is indeed a very creditable feat on the part of this great Jaina monk and scholar to have learnt Tibetan in a short period without the aid of any tutor. For the purposes of the present research work he collected Tibetan texts from Japan, Europe and U.S.A. and with great patience selected all useful passages referring to the Vaiśesika Darśana; he has also cited the passages pertaining to Naiyāyika Pratyaksa and Naiyāyika Anumāna from the Tibetan Pramāņasamuccaya. At great personal inconvenience he has prepared the beautiful hand-written script of the original Tibetan passages which are published in this volume from photo-plates of his hand-written press copy. His comparison of Sūtrapāțha with the Sūtras cited in old texts, given in the Vrddhipatraka, bears ample testimony to his wide reading and critical acumen.

Our thanks are due to Professor Anantlal Thakur who, inspite of his indifferent health, has contributed a learned Introduction in English to this edition.

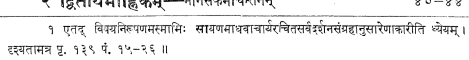
In the preparation of this edition Muni Shri Jambuvijayaji obtained help and guidance in various ways from his late lamented father and Gurudeva His Holiness Muni Shri Bhuvanavijayaji whose inspiration was largely responsible for this valuable edition. It was at the instance of Muni Shri Bhuvanavijayaji that the editor had agreed to undertake this edition, and he provided him with all facilities for work. But he is no more before it could be completed.

It is indeed a great pleasure for us to be able to place in the hands of scholars this excellent edition of the Vaiśeșika Sūtra with an unpublished old commentary prepared by a very competent scholar.

The book was printed at Bhavnagar, while the editor was constantly travelling on foot from place to place, as is enjoined on a Jaina monk. Hence a number of misprints have crept in. We crave the indulgence of the readers on this account and request them to correct the misprints as per errata before using the book.

Lastly, I take this opportunity to thank the University Grants Commission and the Government of Gujarat for jointly giving full financial aid towards the publication of this Volume.

Oriental Institute, Baroda 12-9-'61 B. J. SANDESARA Director



| and the second |                       |                           |                        |         | 2            |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|---------------------------|------------------------|---------|--------------|
|                                                                                                                  | विषयः                 |                           |                        |         | पृष्ठम्      |
| सम्पादनोपयुक्तग्रन्थसूचिः                                                                                        | सङ्केतविवरणं च        | •                         | en la fili<br>La filia |         | १५-१७        |
| Bibliography and A                                                                                               | Abbreviatio           | ons                       | -                      |         | xix–xxi      |
| प्रस्तावना                                                                                                       | ·                     | a da ana an               |                        |         | १–१६         |
| Introduction                                                                                                     |                       |                           |                        |         | <b>1</b> –23 |
| वैशेषिकसूत्रम्                                                                                                   |                       |                           |                        |         | १–७६         |
| प्रथमोऽध्यायः—सम                                                                                                 | वेतारोषपदार्थप्रा     | तिपादनम् <sup>१</sup>     |                        |         | 2-20         |
| १ प्रथममाहिब                                                                                                     | <b>हम्—</b> जातिम     | न्निरूपणम्                |                        |         | १– ७         |
| २ द्वितीयमाहि                                                                                                    | <b>कम्—</b> जाति-     | -विशेषयोर्निरूप           | णम्                    |         | ८–१०         |
| द्वितीयोऽध्यायः—                                                                                                 | <b>श्व्यनिरूपणम</b> ् | •<br>•                    |                        |         | 88-28        |
| १ प्रथममाहिब                                                                                                     | <b>तम्</b> मूतविशे    | ोषलक्षणम्                 |                        | н.<br>1 | ११–१५        |
| २ द्वितीयमाहि                                                                                                    | <b>कम्</b> –दिका      | लप्रतिपादनम्              |                        | •       | १६–२४        |
| तृतीयोऽध्यायः                                                                                                    | ।।त्मान्तःकरणऌक्ष     | क्षणम्                    |                        |         | २५-३१        |
| १ प्रथममाहित्                                                                                                    | <b>हम्</b> —आत्मल     | क्षणम्                    |                        |         | २५२७         |
| २ द्वितीयमाहि                                                                                                    | <b>कम्</b> -अन्तः     | करणलक्षणम्                |                        |         | २८–३१        |
| चतुर्थोऽध्यायः                                                                                                   | ोरतदुपयोगिविवे        | चनम्                      |                        |         | 37-36        |
| १ प्रथममाहित                                                                                                     | <b>फम्—</b> शरीरोप    | ।योगिविवेचनम्             |                        |         | ३२–३४        |
| २ द्वितीयमाहि                                                                                                    | -                     |                           |                        |         | ३५–३६        |
| पञ्चमोऽध्यायः                                                                                                    | र्मप्रतिपादनम्        |                           |                        |         | રૂ૭–૪૪       |
| १ प्रथममाहित्य                                                                                                   | <b>फन्-</b> शरीरसग    | म्बन्धिकर्मचि <b>न्</b> त | नम्                    |         | ३७–३९        |
| २ दिनीयमाहि                                                                                                      | •                     |                           |                        |         | 80-88        |



| विषयः                                                                                         | पृष्ठम्         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| षष्ठोऽध्यायः—-श्रौतधर्मनिरूपणम्                                                               | 89-98           |
| १ प्रथममाहिकम् — दानप्रतिग्रहधर्मविवेकः                                                       | 84-80           |
| २ द्वितीयमाह्तिकम्-चातुराश्रम्योचितधर्मनिरूपणम्                                               | 85-98           |
| सप्तमोऽध्यायःगुणसमवायप्रतिपादनम्                                                              | ५२-६१           |
| <b>१ प्रथममाह्तिकम्-</b> बुद्धिनिरपेक्षगुणप्रतिपादनम्                                         | ५२–५६           |
| २ द्वितीयमाह्तिकम्बुद्धिसापेक्षगुण-समवायप्रतिपादनम्                                           | ५७–६९           |
| अष्टमोऽध्यायःनिर्विकल्पसविकल्पप्रत्यक्षप्रमाणचिन्तनम्                                         | ६२-६५           |
| <b>नवमोऽध्यायः</b> —बुद्धिविशेषप्रतिपादनम्                                                    | ६६–७१           |
| दृश्वामोऽध्यायः—-अनुमानभेदप्रतिपादनम्                                                         | ७२-७६           |
| नव परिशिष्टानि                                                                                | ७७–२२४          |
| प्रथमं परिशिष्टम्                                                                             | 99-200          |
| ( i ) अत्र मुद्रितस्य सूत्रपाठस्य उपस्कारकृदभिमतसूत्रपाठेन सह तुल                             | দ্বা ৩৩– ९८     |
| ( ii ) उपस्कारकृद्भिमतसूत्रपाठस्य पाठान्तराणि                                                 | ९९–१००          |
| द्वितीयं परिशिष्टम् — मि. वृत्तिकृदभिमतसूत्रपाठेन सह तुलना                                    | १०१-१२२         |
| तृतीयं परिशिष्टम् — अकारादिकमेण वैशेषिकसूत्रपाठः                                              | १२३-१३८         |
| चतुर्थं परिदिाष्टम्                                                                           | १३८-१४०         |
| (i) प्राचीन आह्निकविभागः                                                                      | १३८–१३९         |
| (ii) वैशेषिकसूत्रसंख्यातारतम्यम्                                                              | १४०             |
| पञ्चमं परिचिाष्टम्सर्वसिद्धान्तप्रवेशके वैशेषिकदर्शनम्                                        | <i>१४१-१४</i> २ |
| षष्टं परिशिष्टम्                                                                              | १४६-१५२         |
| ( i ) द्वादशारस्य नयचकस्य तद्वृत्तेस्तद्रचयितॄणां च संक्षिप्तः परिच                           | यः १४६–१४७      |
| (ii) सब्दत्तिके नयचके विद्यमानाः प्राचीनवैरोषिकम्रन्थ-म्रन्थकृता-                             |                 |
| मुल्लेखाः                                                                                     | १४७-१५२         |
| सप्तमं परिशिष्टम्                                                                             | १५३–२१९         |
| <ul> <li>(i) वैरोषिकमतविचारप्रसङ्गे दिङ्नागरचितानां केषाचिद् ग्रन्थान<br/>निर्देशः</li> </ul> | i<br>१५३–१५४    |

|    |         | विषयः                                           |                              |                                               |             | पृष्ठम्                 |            |
|----|---------|-------------------------------------------------|------------------------------|-----------------------------------------------|-------------|-------------------------|------------|
|    | ( ii )  | प्रमाणसमुच्चयस्य त                              | द्वृत्तेष्टीकायाश्च मे       | ाटभाषानुवादानां प                             | रिचयः       | ويونع                   | 2          |
|    | (iii)   | भोटभाषानुवादानां                                | संस्करणेषु Choni             | edition इत्यस्य                               | परिचय       | : १५६-१५                | و          |
|    | (iv)    | 55                                              | Derge                        | edition "                                     | "           | १५७-१५८                 | -          |
|    | (v)     | "                                               | Snar-tha                     | n edition "                                   | "           | १५८                     |            |
|    | (vi)    | 55                                              |                              | gedition "                                    | "           | १५८-१६६                 | i          |
|    |         | प्रनाणसमुचयस्य वृ                               |                              |                                               | इपम्        | १६६-१६८                 | -          |
|    | (viii)  | सप्तमे परिशिष्टे वि                             | रोष्टानां सङ्केतानां         | विवरणम्                                       |             | १६८                     | -          |
| भो | टभाष    | न्तरतः संस्कृते                                 | ऽनुवादः                      |                                               |             | १६९-२१९                 | 2          |
|    | (i)     | दिङ्नागविरचिते र                                | तवृत्तिके प्रमाणसमु          | चये वैशेषिकप्रत्यक                            | भ्रपरीक्षा  | १६९-१७                  | रे         |
|    | (ii)    | अस्या जिनेन्द्रबुद्धि                           | रचिता विशालाम                | रुवती टीका                                    |             | १७३–१८                  | 3.         |
|    | (iii)   | सवृत्तिके प्रमाणसर                              | नुचये वैशेषिकानुम            | ानपरीक्षा                                     |             | 358-35                  | 1          |
|    |         | अस्या विशालामल                                  |                              |                                               |             | 859-86                  | ł          |
|    | (v)     | सबृत्तिके प्रमाणसर्                             | रुचये वैशेषिकामिग            | नतहेतुलक्षणपरीक्षा                            |             | १९७–१९                  | 2          |
|    | (vi)    | ,, ,, ,,                                        |                              | हेत्वाभासलक्षणप                               | नरीक्षा     | १९९–२०                  | १          |
|    | (vii)   | अस्या विशालामल                                  |                              |                                               |             | २०१-२०                  | દ્         |
|    | (viii)  | सवृत्तिके प्रमाणसर                              | नुच्चये वैशेषिकाभि           | मतदृष्टान्तरुक्षणपर्र                         | <b>क्षा</b> | २०                      | ٩          |
|    | (ix)    | अस्या विशालामल                                  | वती टीका                     |                                               |             | २०७–२०                  | ሪ          |
| पू | तेः     |                                                 |                              |                                               |             | २०९-२१                  | Q          |
|    |         | ) सवृत्तिके प्रमाणस                             | मुच्चये नैयायिकप्रत          | यक्षपरीक्षा                                   |             | २०९–२१                  | २          |
|    | ( ii )  | अस्या विशालामब                                  | <b>ग्र्वती टीका [</b> प्रर्त | ोकसङ्झहात्मिका ]                              |             | २१३- २१                 | 8          |
|    | ( iii ) | स्वृत्तिके प्रमाणस                              | मुच्चये नैयायिकानु           | मानपरीक्षा                                    |             | २१५-२१                  | છ          |
|    | · · · · | ) अस्या विशालामव                                |                              |                                               |             | २१७–२१                  | ९          |
| ~  |         |                                                 |                              | শ                                             |             | २२०-२२                  | v          |
| अ  |         | <b>रिशिष्टम्</b><br>) राजशेखररचितष <sup>ड</sup> | ารก์สมุมธุญเสม               | रोग वैत्रोषिकाणां                             | ਲਿਵ-        |                         | .0         |
|    | (1      | ) राजराखररा यतपः<br>देवतादिस्वरूपम्             | ર્વરાગલહત્વવાયુલ             |                                               | ((***)      | २२०–२२                  | 2          |
|    | / ::    | द्वतीदिस्वरूपम्<br>) राज <b>शे</b> खररचिताय     | ा न्यायकन्दलीपवि             | वकाया आद्यान्त्य।                             | मागौ        | <b>\ \</b> ~ <b>\ \</b> |            |
|    | ( 11    | ) राजशखरराचताय<br>[टिप्पणे]                     | 1                            | ) તેલું આ આ આ આ આ આ આ આ આ આ આ આ આ આ આ આ આ આ આ | 11 ° 11     | २२०–२२                  | 9          |
|    |         | [ [244] ]                                       |                              |                                               |             | //~ //                  | <i>د</i> ، |

पृष्ठम् विषयः (iii) हरिभद्रस्रिचितषड्दर्शनसमुचयस्य बृहद्वृत्तौ वैशेषिकळिङ्ग-देवतादिस्वरूपम् [टिप्पणे] २२४-२२५ नवमं परिशिष्टम्---चन्द्रानन्दरचितवृत्तौ विद्यमानानामवतरणानां सूचिः २२६-२२६ २२७-२३४ वृद्धिपत्रिकम् (i) विशिष्टा अवशिष्टाः संशोधनीयाश्च O.P.PS. सूत्रपाठमेदाः २२७-२ 🔧 (ii) कतिपयानां वैशेषिकसूत्राणां प्रन्थान्तरेषुद्धृतेन सूत्रपाठेन सह २३१-२३४ २३२ तुलना

Errata (Introduction)

# र्शुद्धिपत्रकम्

प्रमाणसमुचयस्य वृत्तेष्ठीकायाश्चापेक्षितांज्ञानां भोटभाषानुवादाः I-LI

# सम्पादनोपयुक्तग्रन्थसूचिः सङ्केतविवरणं च

अभिधर्मकोशस्फुटार्था—Calcutta Oriental Series No, 31, 1949. [उ=] उपस्कार: [वैशेषिकस्त्रव्याख्या]—काशीसंस्कृतसीरीज No, 3. ऋजुविमला—Madras University Sanskrit Series, A.D. 1940 तत्त्वसंग्रहपञ्चिका—(i) Gaekwad's Oriental Series, Baroda 1926. (ii) जेसलमेरस्था हस्तलिखिता

तत्त्वार्थभाव्यम्-देवचंद लालभाइ जैन पुस्तकोद्धारफंड सीरीज, सुरत, 1926

न्यायकुमुदचन्द्रः---माणिक्यचन्द्र जैनग्रन्थमाला, Nos. 38-39 मुंबई.

\*[न्यायसू०=]न्यायसूत्रम्

(ii) चौखम्बा संस्कृत सीरीज, काशी, 1916

---न्यायवार्तिकतात्पर्यरीका---Calcutta Sanskrit Series.

न्यायावतारवृत्तिः——जैन श्वेताम्वर कॉन्फरन्स, सुंबई प्रकरणपश्चिका [शालिकनाथकृता]——चैखम्बा संस्कृत सीरीज, No. 17 काशी. प्रभावकचरित्रम् ——सिंधी जैन ग्रन्थमाला, मुंबई [प्र. मी.=]प्रमाणमीमांसा ,, ,, प्रमाणवार्त्तिकालङ्कार: [=प्रमाणवार्त्तिकभाष्यम्]—KPJ Institute, Patna, 1953

प्रमाणसमुच्चयवृत्तिः T<sup>1</sup> [ वसुधररक्षितविरचितो भोट( Tibetan )भाषानुवादः ]

" T<sup>2</sup> [ कनकवर्मविरचितो भोट( Tibetan )भाषानुवादः ]

— विशालामलवती टीका [ भोटभाषानुवादः ]

----प्रकटार्थविवरणम्---Madras University Sanskrit Series, No. 9

महाप्रज्ञापारमितोपदेशः

मि. = मि. वृत्तिः = मिथिलाविद्यापीठेन प्रकाशिता वैशेषिकसूत्रवृत्तिः 1957 मीमांसास्ठोकवार्तिककाशिका — Trivendrum Sanskrit Series मीमांसास्ठोकवार्तिकन्यायरत्नाकरः — चौखम्बा संस्कृत सीरीज, काशी, योगशास्त्रस्वोपज्ञवृत्तिः — जैनधर्मप्रसारक सभा, भावनगर. वादन्यायटीका [ विपश्चितार्था ] — महाबोधि सोसायटी, सारनाथ, काशी. विशेषावश्यकभाज्यम् — यशोविजय जैन प्रन्थमाला, काशी — कोट्टार्यगणिकृता टीका [ इस्तलिखिता ]

शतशास्त्रटीका [ वसुकृता ]

**षड्दर्शनसमुच्चयः** [ राजशेखरकृतः ] — यशोविजयजैनग्रन्थमाला, काशी

षड्दर्शनसमुचयस्य [ हरिभद्रसूरिकृतस्य ] बृहद्रृत्तिः ---जैन आत्मानन्द सभा, भावनगर

सर्वद्रीनसंग्रहः —Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona.

सर्वसिद्धान्तप्रवेशकः ---अत्र पञ्चमे परिशिष्टे मुद्रितः

हेत्विन्र्रटीका — Gaekwad's Oriental Series, Baroda.

पृ० = पृष्ठम् । पं० = पङ्किः । टि० = टिप्पणम् ।

C. ed. = Choni edition

CCTBC. A Complete Catalogue of the Tibetan Buddhist Canons Tohoku Imperial University, Sendai, Japan, 1934. D. ed. = Derge-edition  $\mathbf{D}$ 

K. = कनकवर्मविरचितो भोटभाषानुवादः ।

Melanges chinois et bouddhiques = The Name of a Journal, Brussels, Belgium.

- MS. = Manuscript. [ हस्तलिखित आद्र्शः ]
- N. ed. = Narthang edition
- O. = चन्द्रानन्दरचितवैशेषिकसूत्रवृत्तेरादर्शः Oriental Institute, Baroda.
- P. ed. = Peking edition  $\mathbf{P}$

P. = चन्द्रानन्दरचितवैशेषिकसूत्रवृत्तेरादर्शः [मुनिराजश्रीपुण्यविजयानाम् ]

PS. = वैशेषिकसूत्रपाठस्यादर्शः [मुनिराजश्रीपुण्यविजयानाम् ]

[PS.\* = प्रमाणसमुच्चयकारिकाणां भोटभाषानुवादः ]

PS<sup>1</sup> = प्रमाणसमुचयकारिकाणां वसुधररक्षितविरचितो भोटभाषानुवादः ।

PS<sup>2</sup> = प्रमाणसमुचयकारिकाणां कनकवर्मविरचितो भोटभाषानुवादः ।

PSV = प्रमाणसमुच्चयवृत्तेभेंाटभाषानुवादः ।

PSV<sup>1</sup> = प्रमाणसमुच्चयवृत्तेर्वमुधररक्षितविरचितो भोटभाषानुवादः ।

PSV<sup>2</sup> = प्रमाणसमुचयवृत्तेः कनकवर्मविरचितो भोटभाषानुवादः ।

T. = Chinese Tripitaka

V. = वसुधररक्षितविरचितो भोटभाषानुवादः ।

VT = ' विशालामलवती ' टीकाया भोटभाषानुवादः ।

#### BIBLIOGRAPHY AND ABBREVIATIONS

- An Alphabetical List of Manuscripts, Oriental Institute, Baroda. Vols. 1-2., G.O.S. Nos. 97, 114.; 1942, 1950.
- Anargharāghava of Murāri Miśra, Nirņayasāgara Press, 1937.
- A Primer of Indian Logic—MM. S. Kuppuswami Sastri, Madras, 1951.
- Āptaparīksā of Vidyānanda. Ed. Darbarilal Jain, Saharanpur, 1949.
- A Record of the Buddhist Religion as practiced in India and the Malaya Archipelago by I-tsing, Tr. J. Takakusu, 1896.
- Āvaśyakasūtravrtti of Haribhadra—Āgamodaya Samiti, Surat.
- Bhāradvājavṛttibhāṣya of Gaṅgādhar Vaidya, Berhampur, Śak. 1700.
- Bhatta Vādīndra—The Vaišesika—Journal, Oriental Institute:(JOI) Baroda, Vol. X. No. 1, Sept. 1960.
- Brahmasūtraśānkarabhāsya with Bhāmatī etc., Nirņayasāgara, 1917.
- Catuhśataka of Āryadeva-V. Bhattacharya.
- Chāndogyopanişat with Śāńkarbhāşya and Comm. by Ānandagiri, Edited by Kāśīnāth Śāstrī, Agashe 1890.
- Citsukhī (Tattvapradīpikā) of Citsukhamuni, Kasi, 1956.
- Dharmottarapradīpa of Durvekamiśra, K. P. Jayaswal Research Institute, Patna, 1955.
- Dinnåga, Sein Werk and Sein Entwiklung-Wiener Ziteschrift fur die Kunde Sudund Ostasiens BD III, Wien, Austria, 1959.
- Dvādasāranayacakra (DANC) with Nyāyāgamānusāriņī (NAA, नयचक्रवृत्ति)---Jaina Ātmānanda Sabhā, Bhavnagar.
- Harvard Journal of Asiatic Studies, Vol. XII, 1949.
- Hetubindutīkāloka of Durvekamiśra, Gaekwad Oriental Sesries No. 113, (GOS), Baroda, 1949.
- Hinayāna and Mahāyāna—Kimura.
- Jainas in the History of Indian Literature-M. Winternitz,
- Journal and Proceedings, Asiatic Society of Bengal (New Series), Vol. XXIII, 1937.
- Tournal of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland, 1947.
- . Kaṇadarahasya of Śaṅkaramiśra—Chawkhamba, 1917.
- Kanādasūtranibandha of Bhațța Vādīndra—Transcript, Mithila Institute, Darbhanga.
- Kiraņāvalī of Udayanācārya (a) Chawkhamba, (b) Bibliothica Indica.
- Kiraņāvalībhāskara of Padmanābhamiśra—Sarasvatībhavana Series, Baranasi, 1920.
- Lankāvatārasūtra, Kyoto Edn., 1956.

Mahābhārata—Gita Press, Gorakhpur.

Nyāyabhāsya of Vātsyāyana with Nyāyavārtika of Uddyotakāra, Tātparyatīkā of Vācaspatimiśra and Vrtti of Visvanātha—Calcutta Sanskrit Series.

Nyāyakandalī of Śrīdharācārya, Bārāņasi, Samvat 1951.

Nyāyakusumāñjali (Kusumāñjali) of Udayanācārya, Chawkhamba, 1912.

Nyāyalīlāvatī of Śrīvallabhācārya—Nirnayasāgara, 1915.

Nyāyāvatārațippana of Devabhadra-Ed. Dr. P. L. Vaidya.

Nyāyaviniścayavivaraņa of Vādirāja, Vols. I & II Bhāratīya Jñāna Pīṭha, Kāśī, 1949, 1954.

Padārthadharmasamgraha (= Praśastapādabhāṣya).

Pramāṇamīmāmsā (प्र. मी.) of Hemacandra; ed. and comm. by Pt. Sukhlal Sanghvi, 1939.

Pramāņasamuccaya of Dinnāga with the Viśālāmalavatī of Jinendrabuddhi as reconstructed in Sanskrit by Muni Śrī Jambūvijayaji. (See appendix 7).

Praśastapādabhāşya (प्र. भा.) (= Padārthadharmasamgraha (PDS) with Vyomavatī (ब्यो) of Vyomaśiva, Prasastapādabhāṣyasūkti (प्र. भा. स्कि) of Jagadīša Tarkālamkāra and Praśastapādabhāṣyasetu (प्र. भा. सेत्र) of Padmanābhamiśra

-Chawkhamba, Samvat, 1986.

Rāvaņabhāsya—MM. Kuppuswami Śāstrī—Journal of Oriental Research, Madras, Vol. III.

Śabara and the Nyāya-Vaiśesikadarśanas—Journal of Oriental Research, Madras, Vol. XVIII.

Şaddarśanasamuccaya vrtti (= Tarkarahasyadīpikā) of Guņaratna, Bibliothica Indica.

Sanmatitarka with Ţīkā—Ahmedabad.

Saptapadārthī of Śivādityamiśra.

Sarasvatibhavana Studies, Vol. VII, Baranasi, 1929.

Sarvadarśanasamgraha attributed to Mādhavācārya—Bhandarkar Oriental Research Institute, Foona, 1951.

Sarvasiddhāntapravešaka-Ms in Jaisalmir Jaina Jñāna-Bhandara.

Siddhahemaśabdānuśāsana of Hemacandra, ed. by Vijayalāvanyasūri 1957.

Sūtrālaņkāra of Aśvaghoşa, French Translation.

Śvetāśvataropanisat—Gita Press, Samvat 2009.

Syādvādamañjarī of Mallișena—J. C. Jain, 1935.

Svādvādaratnākara of Vādideva-Ārhatamataprabhākara, Poona.

Tattvasamgraha (TS) of Śāntaraksita with Pañjikā (TSP) of Kamalaśīla—GOS, Nos. 30-31. Vol. I (1926) & II (1926).

Tattvopaplavasimha of Jayarāśi, GOS., No. 87, 1940.

Uddyotakara as a Vaiśesika—Proceedings and Transactions, All India Oriental

Conference, Bombay Session, 1949.

Uttarādhyayanasūtrabīhadvītti of Šāntisūri, D. L. Ed., Surat.

- Vādanyāya of Dharmakīrti with the comm. of Śāntaraksita, edited by Rāhula Sankrtyāyana—Appendix 20. Bihar Research Society, Vols. XXI & XXII, 1935-6.
- Vaiśeșikadarśana with Vyākhyā (मि; मि. दृ) of Bhațța Vādīndra Mithila Institute, 1957.
- Vaiśeșikadarśana (चै. स्.) with Upaskāra (उ) of Śańkaramiśra, Vivrti of Jayanārāyaņa Tarkapañcānana and Bhāṣya of Candrakānta Tarkālamkāra, Gujrati Printing Press, 1913.

Vaiśesikadarśana with Rasāyana of Virarāghavācārya, Madras, 1958.

Vaiśesika Philosophy-H. Wi, London, 1917.

Vaiśeșikasūtravrtti—anonymous—Ch. IX-X (C. 1158-78 A.D.) Ms. in the Asiatic Society, Bengal.

Vaiśeșikasūtropaskāraparișkāra of MM. Pañcānana Tarkaratna, Calcutta, Vākvapadīvatīkā of Puņyarāja, Chawkhamba, 1887.

Viścęāvaśyakabhāṣya (with Vrtti of Hemacandra) of Jinabhadragaṇi—Yaśovijaya Jaina Granthamālā, Kāśi. Barabér (Marabér) (Marabér) (Marabér) a Babér (Marabér) (Marabér) (Marabér) (Marabér) a Babér (Marabér) (Marabér) (Marabér) (Marabér) (Marabér) (Marabér) a Babér (Marabér) (Mar

(definition) and the second s second se second s

a a second

## ॥ श्रीशङ्खेश्वरपार्श्वनाथाय नमः ॥ ॥ सद्गुरुदेवमुनिराजश्रीभुवनविजयपादपद्मेभ्यो नमः ॥

### प्रस्तावना

भगवतो गुरुदेवस्य कृपया प्रसादात् साहाय्येन चास्माभिस्तार्किकप्रवरजैनाचार्थ-श्रीमछवादिक्षमाश्रमणप्रणीतं द्वादशारं नयचक्राख्यं महाशास्त्रं सिंहसू रिगणिवादि-क्षमाश्रमणसन्दब्धया न्यायागमानुसारिण्या अष्टादशसहस्रक्षेक्रमितया वृत्त्या सह २००२ विक्रमाब्दे सम्पादयितुमारब्धम् । तत्र षष्ठेऽरे विस्तरेण चैशेषिकमतोपन्यासः सप्तमे चारे तत्परीक्षा वर्तते । अतिविस्तृतायां चैशेषिकमतविचारणायां ये प्रन्था मछुवादि-सूरिणा सिंहसूरिणा चोल्लिसितास्तेषु सूत्रं विहाय सर्वेऽपि सम्प्रति नामशेषतामुपगताः । किञ्च, यानि सूत्राणि तत्र निर्दिष्टानि तान्यपि श्वाइरमिश्ररचितोपस्कारयुते वैशेषिकसूत्र-पाठेऽस्माभिर्यथावद् नोपलब्धानि । ईसवीये पञ्चदशे शतके विद्यमानस्य शहरमिश्रस्य समये हि वैशेषिकसूत्रपाठो बहुधा परिम्रष्ट आसीदिति स्फुटमेवावगम्यते । अतो नयचका-न्तर्गतवैशेषिकांशसम्पादने भृशमायासमनुभवद्विरस्माभिः प्राचीनवैशेषिकग्रन्थान्वेपणं पुरातन-प्रन्थसङ्क्हेष्वारब्धम् । यतः सन्ति सलु जैनानां सविधे जेसल्मेरादिनगरेषु पुरातनप्रन्थसङ्ग्ह पत्र विद्यमाना विभिन्नविषयका अनेके प्रन्था नाद्यावधि प्रकाशमायाताः । अस्यैवान्वेषणस्य फलरूपत्वेन प्राचीनग्रन्थान्वेषणे प्राचीनग्रन्थसङ्कहत्यवस्थापने च सिद्धहरतानां मुनिराजश्री-पुण्यविजयमहोदयानां सकाशादस्माभिश्चन्द्रानन्दविरचितवृत्तियुक्तोडयं प्राचीनो वैशेषिक-सूत्रपाठ उपलब्धो योऽद्य वैशेषिकशास्तरसिकेभ्यो विद्वन्महोदयेभ्यः समुपहियते ।

चन्द्रानन्दविरचितवृत्तियुक्तेऽस्मिन् चैशेषिकसूत्रपाठेऽनेकानि सन्ति तादृशानि स्थलानि यत्र शङ्कारमिश्रादिस्वीकृताद् वाराणसीक्कालिकातादिनगरमुद्रितात् सूत्रपाठाद् मिथिलाविद्यापीठप्रकाशिताद् भट्टवादीन्द्राद्यादृतात् सूत्रपाठाच भूयान् पाठमेदो वरीवर्ति । प्राचीनग्रन्थेषूद्धृतानि यान्यनेकानि सूत्राणि वाराणस्यादिमुद्रिते सूत्रपाठे न विद्यन्तेऽन्यथा वोपलभ्यन्ते तानि प्रायः सर्वाण्यपि सूत्राण्यत्र मुद्रिते स्त्रपाठे यथावत् स्वरूपीयसा वा पाठमेदेनोपलभ्यन्ते । किञ्च, वैशेषिकस्त्राणां सम्प्रति यावन्त्यो व्याख्याः समुपलभ्यन्ते तासु चन्द्रानन्दविरचिता वृत्तिः प्राचीनतमा । अत एतन्मुद्रणस्यात्युप्योगितां विभाव्य प्राच्यविद्यामन्दिरस्य तदानीं नियामकानां श्रीमतां गोविन्दभाईभट्टमहोदयानामनुरोधाद् वैक्रमे २०१३ संवत्सरेऽस्य सम्पादनमादर्शद्वयमवऌम्व्यास्माभिः प्रारव्धम् ।

आदर्शपरिचयः

(१) PS P. मुनिराजश्रीपुण्यविजयमहोदयानामन्तिकाद् देवनागर्यां लिप्यां लिखितो य आदर्शो लब्धस्तत्र ३४ पत्राणि । तेष्वर्धषष्ठेषु प्रारम्भिकपत्रेषु केवलो वैशेषिकसूत्रपाठः, अयं चास्माभिरत्र PS. इति सङ्केतितः । ततः परं सार्धेष्वष्टाविंशति-पत्रेषु 'आदौ सूत्रं ततस्तद्याख्या, ततः सूत्रं ततस्तद्याख्या ' इत्येवंक्रमेण सूत्रपाठमिश्रिता चन्दानन्दरचिता वृत्तिरुपलभ्यते, इयमत्र P. इति संज्ञिता । एवं चात्र द्वौ सूत्रपाठौ एकः केवलः सूत्रपाठोऽपरस्तु वृत्त्यन्तर्गतः । उभयत्रापि प्रायः साम्यमेव, यत्तु कचित् किश्चिद् वैषम्यं दृश्यते तत् तत्र तत्र यथायोगं टिप्पण्यां प्रदर्शितमस्माभिः<sup>१</sup> ।

आदर्शेऽस्मिन् प्रतिपत्रं पृष्ठद्वयम् , प्रतिपृष्ठं १२ पङ्क्तयः, प्रतिपङ्क्ति च प्रायः ४२ अक्षराणि । पत्राणां दैर्घ्यं चतुर्दशाङ्गुलप्रमितम् । आयामस्तु पश्चाङ्गुलप्रमितः । वैकमे चतुर्दशे शतकेऽयमादर्शो लिखित इति लिपि-पत्रादिस्वरूपविदामभिप्रायः ।

(२) O. Oriental Institute, Baroda इत्यतोऽधिगतस्य **द्याारदा**-लिप्यां लिखितस्यादर्शस्यात्र O इति सङ्केतः । अयं च Oriental Institute collection No. 1831 ' तर्कभाषादिद्वादशपुस्तकानि ' इत्यत्र विद्यते । अत्र ' आदौ सूत्रं ततस्तद्याख्या ' इत्येवंक्रमेण सूत्रपाठमिश्रिता चन्द्रानन्दविरचिता वृत्तिः Pवदेवोपलभ्यते । O-P इत्यनयोः P शुद्धतरस्तथापि कतिपयस्थानेषु Oपाठ एव समीचीनः । O-P इत्यनयोर्थ उपयोगिनः पाठमेदास्ते यथायोगं टिप्पण्यां तत्र तत्रोपदर्शिताः ।

O-P इत्यत्र यद्यपि वृत्तावन्तर्गत एव सूत्रपाठस्तथापि वृत्तितः प्रथक्कृत्य तदुद्धारस्य दुष्करत्वादत्र वैशेषिकसूत्रपाठनिर्णयविधौ PS एव प्राधान्येनोपकरोति।

कणादर्षेः परिचयः

महर्षि**कणाद**प्रणीतानि वैशेषिकसूत्राणि वैशेषिकदर्शनस्य मूलभूतः प्रधानश्च ग्रन्थ इति सुप्रसिद्धं तावत् । अस्य महर्षेर्जीवनवृत्तादिकं भृशमन्वेषयद्भिरप्यस्माभिस्तथाविधसामम्य-भावाद् विस्तरेणानुपल्रभमानैर्ये केचनोल्लेखा उपल्रब्धास्तेऽत्रोपन्यस्यन्ते —

९ यत्त्वस्मदनवधानादर्वाश्रष्टमशुद्धं वा तदत्र वृद्धिपत्रके दर्शितमस्मामिरिति वृद्धिपत्रकमरि विलोकनीयम् ॥

२

तपसा नैव योगेन दानधर्मफलेन वा । न तीर्थफलयोगेन कतुमिर्वा सदक्षिणैः ॥ ९३ ॥ न वेदाध्यापनैर्वापि न चित्तेन निवेदनैः । शक्योऽहं मानुषैर्द्रष्टुम् ऋते ध्यानात् परं न हि ॥ ९४ ॥ कृतं त्रेता द्वापरं च कलिश्चैव चतुर्युगम् । एतस्य पादाश्चत्वारः अङ्गानि कतवस्तथा ॥ ९७ ॥..... षडविंशे परिवर्ते तु यदा व्यासः पराशरः । तदाप्यहं भविष्यामि सहिष्णुर्नाम नामतः । पुण्यं रुद्रवटं प्राप्य कलौ तस्मिन् युगान्तके ॥ १९९ ॥ तत्रापि मम ते पुत्रा भविष्यन्ति सुधार्मिकाः। उत्हुको वैद्युतश्चेव सर्वको बाश्वलायनः । प्राप्य माहेश्वरं योगं गन्तारस्ते तथैव हि ॥ २०० ॥ सप्तविंशतिमे प्राप्ते परिवर्ते कमागते । जातकर्ण्यो यदा व्यासो भविष्यति तपोधनः ॥ २०१ ॥ तदाप्यहं भविष्यामि सोमरार्मा द्विजोत्तमः । **प्रभास**तीर्थमासाद्य योगात्मा लोकविश्रुतः ॥ २०२ ॥ तत्रापि मम ते पुत्रा भविष्यन्ति तपोधनाः । अक्षपादः कणादश्च उत्हको वत्स एव च ॥२०३॥ योगात्मानो महात्मानो विमलाः शुद्धबुद्धयः। प्राप्य माहेश्वरं योगं रुद्रलोकं ततो गताः ॥ २०४ ॥"

### भगवानुवाच----

भगवन् देवदेवेश विश्वरूपो महेश्वरः । इमास्तव महादेव तनवो लोकवन्दिताः ॥ ९० ॥ विश्वरूप महासत्त्व कस्मिन् काले महाभुज । कस्यां वा युगसम्भूत्या द्रक्ष्यन्ति त्वां द्विजातयः ॥ ९१ ॥ केन वा तत्त्वयोगेन ध्यानयोगेन केन वा । तनवस्ते महादेव शक्या द्रष्टुं द्विजातिभिः ॥ ९२ ॥

" ब्रह्मोवाच----

इति वायुपुराणे पूर्वखण्डे त्रयोविंशतितमेऽध्याये सप्तविंशतितमे चतुर्युगपरिवर्ते प्रभासक्षेत्रे 'कणादस्य अक्षणदेन उत्कर्कन वत्सेन च सह स्थितिर्वर्णिता ।

> " प्रथमं हि मयैवोक्तं शैवं पाशुपतादिकम् । मच्छक्त्यावेशितैर्विप्रैः सम्प्रोक्तानि ततः परम् ॥ कणादेन तु सम्प्रोक्तं शास्तं वैशेषिकं महत् । गोतमेन तथा न्यायं सांख्यं तु कपिलेन वे ॥"

इति पद्मपुराण उत्तरखण्डे २०७ अध्याये पार्वतीं प्रति शिवेनाभिहितम् ।

" प्रणम्य हेतुमीश्वरं मुनिं कणादमन्वतः

पदार्थधर्मसंग्रहः प्रवक्ष्यते महोदयः ॥ [ प्रशस्तपादभाष्यम् , पृ. १ ]

......कणादमिति तस्य कापोतीं वृत्तिमनुतिष्ठतो रथ्यानिपतितांस्तण्डुल्कणानादाय

प्रत्यहं कृताहारनिमित्ता संज्ञा।"—न्यायकन्दली पृ. २। "स्मर्यते हि यत् कणादो मुनिर्महेश्वरनियोगप्रसादावधिगम्य शास्त्रं प्रणीतवान्।"—किरणावली पृ. ४।

" योगाचारविभूत्या यस्तोषयित्वा महेश्वरम् ।

चके वैशेषिकं शास्त्रं तस्मै कण्मुजे नमः ॥ " इति प्रशस्तपादभाष्यान्ते ।

काश्यप इत्यपि 'कणादस्यैव नामान्तरमतः कणादस्य दर्शनं काश्यपीयं दर्शनम-प्यभिधीयते । विशेषाभ्यपगन्तृत्वादेतदेव वैशेषिकमप्युच्यते ।

१ कणादस्यैव उऌक इति नामान्तरमिति प्रसिद्धिः । अतोऽस्य संगतिश्चिन्तनीया । दृश्यतामत्रैव पृ. २२०. Introduction. p. 9 ।

२ '' यदनुमेयेन सम्बद्धं प्रसिद्धं च तदन्विते । तदभावे च नास्येव तस्निङ्गमनुमापकम् ॥ विपरीतमतो यत् स्यादेकेन द्वितयेन वा । विरुद्धासिद्धसन्दिग्धमलिङ्गं काइयपोऽत्रवीत् ॥ [ प्र. भा. पृ० १०० ]

- States

......अलिङ्गं सामान्यतो लिङ्गाभासं काइयपात्मजः कणादोऽववीत् ।''—किरणावली पृ. २९१ ॥ प्रकरणपञ्चिकायां ''तदाहं भगवान् काइयपः संख्या परिमाणानि पृथक्त्वं संयोगविभागो परत्वापरत्वे कर्म च रूपिद्रव्यसमवायाचाञ्चश्चपाणि'' [पृ० ७९ ] इति शावरमाष्यस्य प्रभाकरेण छताया बृहत्या व्याख्यानभूतायाम् ऋजुविमलायां च ''तदाह भगवान् काइयदः---कारणाज्ञानात् कार्याज्ञानम्, कार्याज्ञानात् कारणाज्ञानम् '' [पृ. २९१ ] इति वैशेषिकस्त्राणि [तुलना—४।९।९२।, ३।९।४, ५ ] शालिकनाथेन काश्ययपनाम्नोखूतानि । अत्र Introduction p. 2 इत्यत्रापि अनन्तलालदेवज्ञर्मभिः संगृहीताः काश्ययपस्योल्नेका दृष्टव्याः ॥

३ विशेषशब्देन किं प्राह्यमित्यत्र ये विभिन्ना अभिप्रायास्तेषां संग्रहोऽत्र अनन्तळाळदेवशर्मभिः Introduction pp. 2, 3 इत्यत्र कृत इति जिज्ञासुभिस्तत्रैव विलोकनीयम् । दश्यताम् Introduction pp. 6-9 ॥ वीरनिर्वाणतः ५४४ वर्षेषु व्यतीतेषु षट्पदार्थप्ररूपकत्वाद् 'उऌक'गोत्रसम्भूतत्वाच षडुत्द्रकत्वेन प्रसिद्धो रोहगुप्तो नाम मुनिर्द्रव्यादीन् षट् पदार्थानुपदिष्टवांस्ततश्च चैराशिक-दर्शनमुत्पन्नम् । स च रोहगुप्तो वैशेषिकं 'प्रणीतवानिति विशेषावश्यकभाष्यादिषु जिन-भद्रगणिक्षमाश्रमणादयः ।

कणादेन प्रणीतं टीकाक्रुद्धिः प्रटीकाक्रुद्धिरन्यैश्च बहुभिर्निवन्धक्रुद्धिर्बहुशः पछवित-मिदं वैरोषिकदर्शनं तत्त्वचिन्तामणिक्रतो गङ्गेशोपाध्यायादुत्तरोत्तरं महान्तं विस्तरं महतीं च प्रसिद्धिमापन्नं सम्प्रति दरीदृश्यते । विभिन्नानां शास्त्राणामभिप्रायाणां च प्रमावेण कालान्तरे वैरोषिकसिद्धान्तेषु भृशं परिवर्तनं प्रस्थानबाहुल्यमपि च सझातम् । एतच जिज्ञासुभि<sup>8</sup>-रन्यतोऽवगन्तव्यम् ।

### वैशेषिकदर्शनस्य प्राचीनमितिवृत्तम्

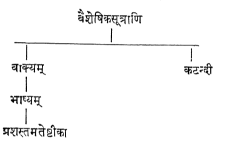
कणादप्रणीतसूत्राणां **चै**शेषिकदर्शनमूरुभूतत्वात् तत्र बहूनि व्याख्यानोप-त्र्याख्यानानि <sup>°</sup>प्रकरणादीनि चासन् । किन्तु सूत्रेषु वैशद्याभावादन्येषां चातिविस्तरत्वा-देकदेशाभिधायित्वाद्वा इतस्ततोऽभिहितानां वैशेषिकाभिमतपदार्थानामेकत्र कारस्न्येन सङ्घ्रद्दार्थ

९ " षट्पदार्थगहिष्कृतैः सह सम्भाषणमस्माकं गुरुभिः प्रतिषिद्धम्" इति वररुचिकृते उभयाभि-सारिकाख्ये नाटके [ चतुर्भाणी पृ० १३१ ] उल्लेख उपलभ्यते । एवं चैंकं षट्पदार्थवादिनां प्राचीनवैशे-षिकाणां प्रस्थानमपरं तु सप्तपदार्थवादिनां नव्यानाम् । तत्रापि बहून्यवान्तरप्रस्थानानि । तजिज्ञासुभि-सिंथिलाविद्यापीठप्रकाशितस्य वैशेषिकदर्शनस्य Introduction p. 16 भूमिका [ पृ० २४-२५ ] च विल्लोकनीये । "अर्थ इति द्रव्यगुणकर्मसु" [ ८१९४ ] इति वैशेषिकसूत्रं दिल्लेक्य प्राचीनतमानां वैशेषिकाणां त्रिपदार्थवादित्वमधि केचिदेतिह्यविदः सम्भावयन्ति । द्रव्य-गुण-पर्यायवादिभिजैंनैरपि च तस्य कच्चन सम्बन्धं योजयन्ति । इत्थं च जैनग्रन्थेषु प्रसिद्धाया वैशेषिकशास्त्रप्रणेतुः षडुऌकस्य रोहगुप्तस्य कथाया अपि सङ्गति ते कथश्चिदुपपादयन्ति ।

२ ''प्रणम्य हेतुमीश्वरं मुनिं कणादमन्वतः । पदार्थधर्मसंग्रहः प्रवक्ष्यते महोदयः ॥ "इति पदार्धधर्मसङ्ग्रहाद्यश्चोकव्याख्यानावसरे '' पदार्थधर्मसङ्ग्रह इति, पदार्था द्रव्यादयः, तेषां धर्माः..... अनेन संग्रह्यन्ते शास्त्रे नानास्थानेषु वितता एकत्र संकलय्य कथ्यन्त इति संग्रहः । स प्रकृष्टो वक्ष्यते प्रकरणशुद्धेः संग्रहपदेनेव दर्शितत्वात् । वैशयं लघुत्वं कृत्स्नत्वं च प्रवर्धः, स्नूत्रेषु वैशयाभावाद् भाष्यस्य च विस्तरत्वात् प्रकरणाद्दीनां चैकदेशत्वात् । ..... महोदय इति महानुदय उद्दम उद्बोधो ज्ञानमिति यावत् । सोऽस्माद् भवतीति महोदयः सङ्ग्रह उक्तः । " इत्युदयनाचार्याः किरणावल्याम् , पृ० ५ । '' पदार्थधर्माणां संत्त्तेपेणाभिधायको प्रन्थः प्रकृष्टो मया वक्ष्यत इति प्रन्थकर्तुः प्रतिज्ञा । प्रन्थस्य चेयं प्रकृष्टता यदन्यत्र प्रन्थे विस्तरेणेतस्ततोऽभिहितानामिहेकत्र तावतामेव पदार्थधर्माणां प्रन्थे संक्षेपेण कथनम् । एतदेव चास्यारम्भः सत्स्वप्युपनिबन्धान्तरेषु " इति श्रीधरक्वतायां न्यायकन्दल्याम्, पृ० ३ ॥ यदा प्रशस्तपादेन पदार्थधर्मसङ्घ्रहः प्रणीतस्तत आरभ्य तस्यैवाध्ययनाध्यापनादिषु छात्राणां विदुषां च विशेषत आदराद् वैशेषिकसूत्रव्याख्यानादीनां चोपेक्षणाद् गच्छता कालेन वैशेषिकसूत्राणि विहाय सर्वेषामपि प्राचीनवैशेषिकम्रन्थानां विलोपः सञ्जात इति प्रतिभाति । अतो वैशेषिकदर्शनस्य प्राचीनमितिवृत्तं बाहुल्येनान्धकारेणैवावृतम् । तथापि प्राचीनम्रन्थान्तरसाहाय्येन यत् किमपीतिवृत्तमुपरुभ्यते तदत्रोपन्यस्यते ।

### जैनग्रन्थानुसारेण प्राचीनं वृत्तम्

जैनाचार्यैः श्रीमछवादिक्षमाश्रमणैर्विरचिते सिंहसूरिगणिवादिक्षमाश्रमण-सन्दृब्धया न्यायागमानुसारिण्या वृत्त्यालङ्कृते द्वादशारे नयचके षष्ठे सप्तमे चारे विस्तरेण वैरोषिकमतं वार्णितम् । तत्र यावान् विरोषत ऐतिद्यविषयकोंऽशः सोऽत्रैव वैरोषिकसूत्रे 'षष्ठे परिशिष्टे विस्तरेणास्माभिः संगृहीत इति विस्तरार्थिभिस्तत्रैव विलोकनीयम् । <sup>\*</sup>तदनुसारेणेत्थं प्रतीयते —



अन्या अपि बह्वयष्टीका आसन्नित्यपि <sup>३</sup>तत एव सम्भाव्यते ।

अत्रेदं विचार्थते—क एषां **वा**क्य-भाष्यादीनां प्रणेतारः । वैक्रमेऽष्टमे नवमे वा शतके विद्यमानो **मु**रारिमिश्रः ' **अ**नर्घराघव 'नाटके **रा**वणस्य कटन्दीपण्डितत्वर्माख्याति । **प**द्मनाभमिश्रः किरणावल्लीमास्करे, गोविन्दप्रभो ब्रह्मसूत्रशाङ्करभाष्यव्याख्यायां **'र**त्त-

१ पृ०१४६-१५२॥

२ पृ० १४७ पं० २२, पृ० १४८ पं० ९, १२; पृ० १४९ पं० ११, पृ० १५० पं० ४, ६, १७, पृ० १५१ पं० ४, पृ० १५२ पं० १, २, ६, ७, ८, ११--१६॥

३ पृ० १५२ पं० १३ ॥

४ एत उल्लेखा अस्माभिरत्रैन षष्ठे परिशिष्टि पृ० १५० टि० १ इत्यत्र सङ्ग्रहीता इति तत्र विलोकनीयाः । दश्यताम् Introduction p. 12. ॥ प्रभायाम् , अनुभूतिस्वरूपाचार्यश्च 'प्रकटार्थविवरणे 'रावणप्रणीतं भाष्यमुल्लिखन्ति । अतोऽत्रोपरि निर्दिष्टं वाक्यव्याख्यानभूतं भाष्यं पद्मनाभमिश्रादीनां रावणप्रणी-तत्वेनाभिप्रेतमाहोस्विद् रावणप्रणीता कटन्दी टीकैव भाष्याभिधया तैर्निरदेशीति सन्देहास्पदम् । आद्यविकल्पे मुरारिमिश्रस्य वचो व्याहन्यते, अतो द्वितीयविकल्पो ज्यायानिति वयं सम्भावयामः ।

प्रिशिष्टे ।

अन्नियप्रणीतमप्येकं वैरोषिकसूत्राणां भाष्याभिधानं व्याख्यानं मि.वृत्तौ, वादिराजेन क्यायविनिश्चयविवरणे, वादिदेवसूरिभिः स्याद्वादरत्नाकरे, राजरोखरेण षड्दर्शनसमुच्चये, गुणरत्नसूरिभिश्च हरिभद्रसूरिप्रणीतषड्दर्शनसमुच्चयबृहद्वृत्तौ निरदेशि। तत्तु नयचकनिर्दिष्टाद् वाक्यव्याख्यानभूताद् भाष्याद् भिन्नं सम्भाव्यते । आत्रेयमतं हि किञ्चिद् विशिष्टमासीत्, अत एव तस्य आन्नेयतन्त्रत्वेनोछेखो राजरोखरेण कृतः प्रति-भाति । शिष्याणां मन्दोद्यमत्वात् तद् व्युच्छिन्नम्, आचारव्यवहारप्रायश्चित्तेषु च ते निपुणा इत्यपि तत्र राजरोखरेणावेदितम् ।

१ पृ०४९१॥

२ " पर्वतादागमं लव्य्वा भाष्यबीजानुसारिभिः ।

स नीतो बहुशाखत्वं चन्द्राचार्यादिभिः पुनः ॥ [वाक्यपदीयम् २।४८९ ]

पर्वतात् त्रिकूटैकदेशवर्तित्रिलिङ्गैककदेशादिति । तत्र ह्युपलतले रावणविरचितो मूलभूतव्याकरणागम-स्तिष्ठति । केनचिच्च ब्रह्मरक्षसानीय चन्द्राचार्य-वसुरातगुरुप्रभृतीनां दत्त इति । तैः खलु यथावद् व्याकरणस्य स्वरूपं तत उपलभ्य सततं च शिष्याणां व्याख्याय बहुशाखित्वं नीतो विस्तरं प्रापित इत्यनुश्रूयते । "—इति वाक्यपदीयस्य पुण्यराजक्वतायां टीकायाम् [पृ० २८५।२८६] एकस्य वैयाकरणस्यापि रावणस्योहेख आयातीत्यपि भ्येयम् ।।

- ३ ए० १५० टि० १॥
- ४ दृश्यतामत्र Introduction p. 13. ॥
- ५ पृ० २, १५, ६५ ॥
- ६ भाग. २ पृ० ४१३, ५०६, ५०७ ॥ **न्या**यविनिश्वविवरणे सामान्यतोऽप्येकं वैशेषिक-सूत्रभाष्यं निर्दिष्टम् । दृश्यतां भाग. १ पु० १२१ पं० २०,पृ० ५.०८ पं० १०,१६,२९॥
- ७ पृ० ३३२, ४४७, ४४८, ९४५, ९४६ ॥
- ८ दरयतामत्रैवाष्टमे परिशिष्टे पृ० २२४, २२५ ॥
- ९ दश्यतामत्रैव परिज्ञिष्टे पृ० २२४ ॥

3

वैशेषिकसूत्राणां किञ्चिद् भाष्यं मनसि निधाय वौद्धाचार्येण दिङ्नागेन प्रमाण-समुच्चयवृत्तौ वैशेषिकाणां सौत्रं प्रत्यक्षलक्षणं निर्दिष्टमनुमानलक्षणं च परीक्षितमिति प्रमाण-समुच्चयटीकाकृतो जिनेन्द्रबुद्धेर्वचनात्<sup>र</sup> स्पष्टमेवावसीयते । प्रमाणसमुच्चयप्रणेता दिङ्नागो नयचकप्रणेता मल्लवादी च निकटकालीनावित्यपि ध्येयम् ।

नयचके निर्दिष्टस्य वैशेषिकसूत्राणां वाक्य-भाष्ययोष्टीकाकारस्य प्रशस्तमतेर्वहव उल्लेखा अन्यत्र 'तत्त्वसंग्रहपञ्जिका-'सन्मतिटीका-'प्रमेयकमलमार्तण्डादिषु दृश्यन्ते । अस्यैव प्रशस्तपादः प्रशस्तकरः प्रशस्तदेव इत्यादीनि नामान्तराणि सम्भाव्यन्ते । एका वैशेषिक-सूत्रवाक्यभाष्याणां नयचके निर्दिष्टा टीका', अपरतु वैशेषिकमतसंग्रहात्मकः पदार्थधर्मसंग्रहा-भिधानः सम्प्रति प्रशस्तपादभाष्यनाम्ना' प्रसिद्धः स्वतन्त्रो निवन्ध इति ग्रन्थद्वयं तेन प्रणीतमिति मन्यामहे । एतत् सर्वमस्माभिरत्र षष्ठे 'परिशिष्टे अनन्तलाल्टदेवशर्मभिश्च Introduction पियदितमिति तत्र विलोकनीयम् ॥

### बौद्धग्रन्थानुसारेण प्राचीनं वृत्तम्

बौद्धग्रन्थानुसारेण यत् प्राचीनं वैशेषिकस्वरूपं किञ्चित् प्रतीयते तन्निदर्शनार्थं प्रमाणसमुच्चयादिबौद्धग्रन्थांशानां भोटभाषानुवादतः संस्कृते परिवर्तनं विधाय सप्तमे परिशिष्टे निवेशितम् । तदनुसारेणाथ प्रस्तूयते----

- १ टब्यतामत्रैव परिशिष्टे पृ० १७४, पं० ९, पृ० १९५ पं० १६-२० ॥
- २ पृ० ४३, ४४, ५७, ७८, २६४ २६९। दृश्यतामत्र Introduction p. 14-15 ॥
- ३ पृ० १०१, ७१६, १३२८ ॥
- ४ पृ०२७०॥

५ आत्रेय प्रशस्तपादादयस्तु 'कारणगुणपूर्वका: पृथिव्याम् ' [ वै० स्० ७ । १ । १० ] इति सूत्रं कार्यपृथिवीरूपादीनां कारणगुणपूर्वकत्वप्रतिपादकम् , वह्रिसंयोग[ात् 'पाक]जाश्च ' इति सूत्रं तु परमाणुपृथिवीरूपादीनां पाकजत्वप्रतिपादकमिति व्याचक्षत्तें '' इति मि. वृत्तौ [ पृ ६५ ] प्रशस्तपादेन एकं सूत्रं [ ७ । १ । १० ] द्विधा विभज्य व्याख्यातमिति निर्देशो दृश्यते । प्रशस्तपादभाष्ये तु पाकजो-त्पत्तिविचारे [ पृ० ४६-४७ ] अयमभिप्रायो यद्यपि लक्ष्यते तथापि तत्रास्य सूत्रस्यानिर्देशात् प्रश्रस्तपादेन सूत्राणां टीकापि व्यरचीति गम्यते ॥

६ अस्य टीकाप्रटीकादीनामितिहासी मि. वृत्तेर्भूमिकायां [ पृ० २५ ] द्रष्टव्यः ॥

७ पृ० १५० टि० १। दृश्यतां नयचकं पृ० ५१२ टि० ७॥

€ P. 14-16 ∥

" वैशेषिकाणां केनचित् सम्बन्धेन " आत्मेन्द्रियमनोर्थसन्निकर्षाद् यन्निप्पद्यते तदन्यत् ' [ वै. सू. ३-१-१३ ] इति सौत्रं तावद् द्रत्र्ये प्रत्यक्षरुक्षणम् । केचित् प्रमाणात् फरुमर्थान्तरमिच्छन्तोऽसाधारणकारणत्वादिन्द्रियार्थसन्निकर्षं प्रमाणं प्रतिपादयन्ति । अन्ये तु प्रधानत्वादात्मनःसन्निकर्षः प्रमाणमित्याहुः<sup>१</sup> । " इति प्रमाणसमुच्चयवृत्तावभिदधन् बौद्धाचार्यों दिङ्नागस्तदानीं बहूनां वैशेषिकप्रन्थानां विद्यमानत्वं सूचयति ।

अत्र 'केनचित् सम्बन्धेन' इत्यनेनान्येषां वैशेषिकसूत्रवृत्तिकृतामभिमतानामनेक-विधानां सम्बन्धानां <sup>३</sup>व्यावृत्तिः 'स्वीत्रम्' इत्यनेन च <sup>३</sup>भाष्यकृदभिहितस्य प्रत्यक्षलक्षणस्य व्यावृत्तिर्दिङ्नागस्याभिप्रेता, 'केचित् ' इत्यनेन <sup>३</sup>आण्यस्कादयः, अन्ये तु ' इत्यनेन च 'रावणादयोऽनेका वैशेषिकग्रन्थकारा दि्ङ्नागस्याभिप्रेता इति स्फुटमेव प्रमाणसमुचय-टीकाकृतो जिनेन्द्रबुद्धेर्वचनादवगम्यते ।

प्रमाणसमुच्चयवृत्तौ वैशेषिकाभिमतप्रत्यक्षानुमानयोः परीक्षावसरे यथानेकघा वैशेषिकमतं दि्ङ्नागेन पूर्वपक्षितं तथा सम्प्रति विद्यमानेषु प्रन्थेष्वनवलोकनात् प्राचीनान् कांश्चिद् वैशेषिकप्रन्थान् मनसि निधाय तेनतद् निबद्धमित्यवसीयते । वैशेषिकसूत्राणां किश्चिद् **भाष्य**मप्यनुमानलक्षणविचारप्रसङ्गे दि्ङ्नागेन परीक्षितभिति व्यक्तमेव जिनेन्द्रबुद्धि-वचनादवसीयते !

"वैशेषिकाणामपि 'तद्वद्धर्मस्य हेतुः ' [ ] अभिधानमिति वर्तते " इति वैशेषिकाभिमतं हेतुरुक्षणं दि्ङ्नागेनोपन्यस्तम्, 'साध्याभिधानं प्रतिज्ञा ' इति प्रतिज्ञा-रुक्षणं 'वैशेषिकाभिमतमिति च तत्र सूचितम् । "वैशेषिकाणाम् ' उभयप्रसिद्धो दृष्टान्तः '

```
९ दृइयतामत्र पृ० १७० ॥
२ पृ० १७३ पं० १९
३ पृ० १७४ पं० ९ ॥
४ पृ० १७४ पं० १८ ॥
५ पृ० १९५ पं० १६ ॥
७ दृश्यतां पृ० १९७ पं० ६ ॥
```

८ '' यद्यपि वाद्दिधौ 'साध्याभिधानं प्रतिज्ञा ' इति प्रतिज्ञालक्षणमुक्तम् । " इति न्याय-वार्तिके [ Vārāṇasī edition पृ. ९१७ ] उद्द्योतकरेणाभिधानाद् बौंद्वाचार्यवसुबन्ध रप्येतहृक्षण-मभिष्रेतमिति ज्ञायते ॥ [ ] इति<sup>१</sup>। " इति **वै**रोषिकाभिमतं दृष्टान्तरुक्षणमपि दि्ङ्नागेनोपदार्शितम् । वैरो-षिकाभिमतान्येतानि प्रतिज्ञा-हेतु-दृष्टान्तरुक्षणानि सम्प्रति प्रसिद्धेषु केषुचिदपि ग्रन्थेषु नोपरु-भ्यन्ते । दिङ्नागेन वैरोषिकाभिमतहेत्वाभासनिरूपणे <sup>3</sup>यदप्रसिद्धस्यासतश्च स्वरूपं वर्णितं तदपि कचिदन्यत्र न दृश्यते । अत एतत्प्रतिपादकः कश्चित् प्राचीनो वैरोषिकग्रन्थ आसीदिति स्फुटमेवावगम्यते ।

जिनेन्द्रबुद्धिना प्रमाणसमुच्चयटीकायां विशालामलवत्यामनेकेषु स्थानेषुं वैशे-षिकम्रन्थतो ये सन्दर्भा उद्धृतास्ते सम्प्रति प्रसिद्धेषु केषुचिदपि वैशेषिकम्रन्थेषु नोपलभ्यन्ते।

किञ्चान्यत् , उद्धृतवैशेषिकसूत्रव्याख्यानावसरे वैशेषिकसूत्राणामेव काचिद् विस्तृता **वृत्ति**ाजनेन्द्रबुद्धिनाऽनुसृता । " तयोर्निष्पत्तिः प्रत्यक्षल्लेङ्गिभयां ज्ञानाभ्यां व्याख्याता " [ १०१४ ] इति वैशेषिकसूत्रस्य यादृशी व्याख्या जिनेन्द्रबुद्धिनोपन्यस्ताँ तादृश्येव 'चन्द्रानन्दरचितवृत्तौ संक्षेपेण दरीदृश्यते । अत उभयोरप्यवलम्बनभूता काचिदेकैव वृत्ति स्तत्र प्रतीयते । यच्च प्र० १९४ पं० १८ इत्यत्र जिनेन्द्रबुद्धिना प्रोक्तं तदपि '३१९।९ ' सूत्रस्य चन्द्रानन्दरचितवृत्त्यार्थतः समानमिति ध्येयम् ।

अपि च, "अस्येदं कार्यं कारणं सम्बन्ध्येकार्थसमवायि विरोधि चेति लैझिकम्" [९।१८] इति वैशेषिकसूत्रं यथा **ैदि्**ङ्नागेन **जिने**न्द्रवुद्धिना च व्याख्यातं प्रायस्तथैव चन्द्रानन्देनापि ३।१।८ सूत्रस्य ९।१८ सूत्रस्य च <sup>4</sup>वृत्तौ व्याख्यातम् । **स्वर्धिद्धान्तप्रवे**-शकेऽपि तथैव व्याख्यातम् । यच्च चन्द्रानन्देन '९।१८' <sup>१०</sup>सूत्रवृत्तौ **वृत्तिकार**स्य वचन-

१ दृश्यतां पृ. २०५ पं. ६॥

२ दृश्यतां पृ. १९९ ॥

् इश्यतामत्र सप्तमे परिशिष्टे पृ. १७५ पं. २७ [तुलना पृ. १८८ पं. १७], पृ. १७६ पं. २, पृ. १९१ पं. २६-२७, पृ. १९४ पं. २८, पृ. १९५ पं. १६-२० ॥

- ४ पृ० १७४ पं० २४ पृ० १७५ पं० २ ॥
- ५ पृ०७३ पं० १--४।
- ६ अत्र प्रु० १८४ पं० २०, प्रु० १८६ पं० २०, प्रु० १८७ पं० ८ ॥
- ७ पृ० १८९ पं० ३--१९ ॥
- ८ पृ०२६, ६९॥
- ९ अत्र पञ्चमे परिशिष्टे पृ० १४५ पं० १-९॥

१० '' एवंविधप्रसिद्धसम्बन्धस्यार्थैकदेशमसन्दिर्धं पश्यतः शेषानुव्यवसायो यः स लिङ्गदर्शनात् सन्जायमानो लैङ्गिकमिति वृत्तिकारः । ''—चन्द्रानन्दरचिता वृत्तिः पृ० ६९॥ मुद्धृतं तत् कथञ्चित् <sup>१</sup>प्रशस्तपादभाष्येन कथञ्चिच्च पृ० १९१ पं० २६ इत्यत्र जिनेन्द्र-बुद्धिनोद्धृतेन वचनेनार्थतस्तुल्यम् । अतः सर्वेऽप्येते वैशेषिकसूत्राणां कञ्चन प्राचीनं **वृत्तिकार**मनुस्टत्यात्र प्रवृत्ता इति प्रतिभाति । प्रशस्तमतिरिति प्रशस्तपादस्य नामान्तरं सम्भाव्यते, प्रशस्तमतिना च वैशेषिकसूत्रवाक्यभाष्यटीका प्रणीतेति <sup>°</sup>प्रागावेदितमेव । अतोऽयं **व्र**त्तिकारः प्रशस्तमतिरपि भवेदिति सुधीभिर्विभावनीयम् ।

एवं च प्रशस्तपादो दिङ्नागात् प्राचीनः सम्भाव्यते। न च प्रशस्तपादः प्रशस्त-पादभाष्ये कापि दिङ्नागमतं निराकरोति। दिङ्नागोऽपि प्रमाणसमुच्चयद्यत्तौ प्रशस्तपादमतं न कापि साक्षात् परामृशति, केवरुं <sup>३</sup>द्वित्रेषु स्थानेषु दिङ्नागेन निर्दिष्टस्य पूर्वपक्षस्य काचिच्छाया प्रशस्तपादभाष्ये दृश्यत इत्यपि सुधीभिर्विभावनीयम् ।

पृ० १९६ पं० ११-१३ इत्यत्र जिनेन्द्रबुद्धिना निर्दिष्टमन्येषां मतं प्रशस्त-पादमतेन कथञ्चित् तुल्यमित्यपि ध्येयम् ।

विस्तरार्थिभिस्तु विऌतप्रायं प्राचीनं वैशेषिकमतमुद्धर्तुमस्माभिः सङ्कलितं सप्तमं परिशिष्टमेव विलोकनीयन् ।

जैनम्रन्थसंग्रहात् प्राचीनसत्रपाठस्य वृत्तेश्च प्राप्तिः

प्रदास्तपादविरचितपदार्थधर्मसंग्रहप्रभावाद् न केवलं वैशेषिकसूत्रस्य प्राचीन-व्याख्यानां विलोप एव समजनि, अपि तु प्राचीनव्याख्यानामभावाद् वैशेषिकसूत्रपाठोऽपि वैरूप्यमापन्नः । एतच्चास्माभिर्द्वितीये तृतीये च परिशिष्टे विस्तरेणोपदर्शितम् । अत एव सूत्रार्थनिर्णयोऽपि दुप्करस्तत्र तत्र सखातः ।

अतो वैशेषिकशास्त्ररसिकानां विदुषां सौभाग्यात् प्राचीनजैनयन्थमाण्डागारतः प्राचीनवैशेषिकसूत्रपाठेन सह समुपलब्धेयं चन्द्रानन्दरचिता वैशेषिकसूत्राणां प्राचीना वृत्तिर्वैशेषिकशास्त्ररसिकेभ्योऽमन्दानन्ददायिनी भविष्यतीति बाढमाशास्महे ।

१ '' लिङ्गदर्शनात् सञ्जायमानं लैङ्गिकम् ॥ ''— प्रशस्तपादभाष्यं पृ० ९९ । तुऌना— ''' यचोक्तम्—असूतादिप्रतीतिर्लिङ्गम् ''— पृ० १८७ [ अत्र सप्तमे परिशिष्टे ] ॥

२ प्रस्तावना पृ० ८ ॥

३ तुलना—दृश्यतां पृ० १९९ टि०९, १०। '' एवं सर्वत्र देशकालाविनाभूतमितरस्य लिङ्गम्'' —प्रशस्तपादभाष्यं पृ० १०३ । '' अपेक्ष्य देशं कालं च तदेवाविनाभावित्वम् '' इति दिङ्गागः, पृ० १८६ पं० ९३ ॥ चन्द्रानन्दवृत्तेवेंशि ब्ट्यम्

इसवीये पञ्चदशे शतके विद्यमानः द्वाङ्करमिश्रो चैशेषिकसूत्रोपस्कारे <sup>१</sup>तत्र तत्र कञ्चन वृत्तिकारं स्मरति, केयं वृत्तिरिति न वयं जानीमस्तथापि सा तस्य न तोषकारिणीति स्फुटमेव प्रतिभाति । उपस्कारप्रारम्भ एव तेन

" सूत्रमात्रावरुम्बेन निरालम्बेऽपि गच्छतः ।

खे खेठवन्ममाप्यत्र साहसं सिद्धिमेध्यति ॥ २ ॥ "

इत्यभिधानात् । एवं च प्राचीनव्याख्यानामभावः स्फुःभेव तेनावेदितः । अत एवोगस्कारस्य ततोऽर्वाचीनानां च वैशेषिकसूत्रवृत्तीनां सूत्रगठनिर्णये सूत्रार्थनिर्णये च नातीवोषयोगः ।

' इसवीये त्रयोदरो शतके विद्यमानेन भट्टवादीन्द्रेण प्रणीता कणादस्त्त्र-तिबन्धाख्याऽतिविस्तृता वैशेषिकसूत्रव्याख्या प्रकाशनं प्रतीक्षमाणा मातृकासु विद्यत इति अनन्तलालदेवशर्मणाम् Bhattavādīndra—The Vaisesika <sup>3</sup>इति लेखाज्ज्ञायते । अस्यैव प्रायशः संक्षेपरूपा अनन्तलालदेवशर्मभिः सम्पादिता मि. वृत्तिः मिथिला-विद्यापीठेन सम्प्रति प्रकाशिता । इयं च शङ्करमिश्रात् प्राचीना, तत्स्वीकृतः स्त्रपाठोऽपि शङ्करमिश्राभ्युपगतसूत्रपाठात् समीचीनस्तथापि तत्र प्रथक् स्त्रपाठाभावात् प्रान्ते खण्डितत्वाद् अनतिप्राचीनत्वाच तस्याः, प्राचीनसूत्रपाठनिर्णये प्राचीनपरम्परानुसारिसूत्रार्थ-निर्णये च प्राचीनसूत्रपाठेन सहिता चन्द्रानन्द्रविरचिता बैरोषिकस् त्रवृत्तिरेवात्यन्तमुपकरोति । चन्द्रानन्दरचितेयं वृत्त्रिय्यपि संक्षिप्तैत्र तथापि प्राचीनवृत्त्वनुसारित्वात् प्राचीन-वृत्तिकृतां सम्मत एव सूत्रार्थः सूत्रपाठश्च तत्रोग्दर्शित इति महाँछाभः ।

वैशेषिकमूत्राणामतिचिरन्तनत्वाद् भवेद् नाम कचित् कश्चित् सूत्रपाठभेदस्तथापि प्राचीनोऽयं सूत्र राठो दिप्ट्याऽस्माकं दृष्टिपथमायातीति प्रमूतप्रमोदावहमेतत् । चन्द्रानन्दस्य समयः

चन्द्रानन्दस्य जीवनवृत्तादिविषयिका कापि साधनसामग्री नोपरुभ्यते । समयोऽपि -तस्य विशिष्य निर्णेतुं न पार्थते । न्यायवार्तिककारम् उद्द्योतकरमेकत्रं स नामग्राहं

१ दृश्यताम्। १। १। २, १। २। ३, १। २। ६, ३। १। १७, ४। १। ७, ४। १। १२, ६। १। ५, ७। १। ३॥

२ दृश्यतामत्र Introduction. p. 22 ॥

३ JOI. Vol. X, No. I. pp. 22-31 । देवनोरौ सिंघणस्य [1210-47 A.D.] श्रीकृष्णस्य [1247-1261 A.D.] च राज्ञः समये महवादी द्रस्य स्थितिरासीदिःयभि तत्रादेदितम् ॥ ४ पृ० २९ ॥ निर्दिशति । उद्दयोतकरस्य समयोे यद्यप्यनिश्चितस्तथापि दिङ्नागादर्वाग् वैक्रमे चतुर्थं पञ्चमे वा शतके तस्यावस्थितिः सम्भाव्यते । अतश्चन्द्रानन्दस्य ततोऽर्वाग्भावित्वं स्फुटमेव । <sup>र</sup>स्थान-द्वये चन्द्रानन्दः कञ्चन **वृत्तिकारं** निर्दिशति, यथा च <sup>°</sup>प्रागावेदितं तथा जिनेन्द्रबुद्धितोऽपि

वृत्तिकारः प्राचीनः । यदि चायं वृत्तिकारः प्रशस्तमतिरेव प्रशस्तमतिश्च प्रशस्तपादाद् यद्यभिन्नस्ताईं वृत्तिकारमतमत्र प्रशस्तपादमतमिति ध्येयम् ।

वेदादिभ्यो बहूनि वाक्यान्यत्र चन्द्रानन्देनावतारितान्यतो नानाविषयावगाहि तस्य वैदुप्यं सम्भाव्यते । देवनागर्यां शारदालिप्यां च वृत्त्यादर्शोपलम्भात कस्मिंश्चित् काले संक्षेपरुचीनां भृत्रामुपयोगित्वाद् नानादेशेषु तस्याः प्रचारः सम्भाव्यते ।

वैशेषिकसूत्रपरिशिष्टानि

चन्द्रानन्दस्य स्वर्वदर्शनसंग्रहकृतः स्वायणमाधवाचार्यस्य च वैशेषिकसूत्रस्यान्त्येषु त्रिष्वध्यायेषु आह्विकविभागो नाभिमत इत्यस्माभिश्चतुर्थे परिशिष्टे प्रदार्शितम् । <sup>\*</sup>वल्लाल-सेनस्य राज्ञः समये रचिताया अविज्ञातकर्तृकाया एकस्या वैशेषिकसूत्रवृत्तेरन्त्यमध्यायद्वयं मातृकागतमुपलभ्यते तत्रापि न कश्चि हाह्विकविभागो दृश्यत इत्यनन्तलालदेवशर्माणोऽपि समर्थयन्त्येतत्<sup>\*</sup> ।

पञ्चमे परिशिष्टे **स्वसिद्धान्तप्रवेशका**ख्यात् सप्तदर्शनसिद्धान्तप्रतिपादकाद-विज्ञातकर्तृकाच्चिरन्तनाज्जैनग्रन्थाद् वैशेषिकदर्शनमुद्धृत्य विनिवेशितम् ।

षष्ठे परिशिष्टे जैनाचार्यश्री**मछवादि**क्षमाश्रमणप्रणीतात् सिंहसूरिगणिवादि-क्षमाश्रमणसन्द्रब्ध' न्यायागमानुसारिणी 'वृत्त्यलङ्कृताद् नयचकारूयमहाशास्त्राद् वैशेषिक-दर्शनैतिद्यसङ्कलनोपयोगिन उल्लेखाः संगृहीताः । प्राचीनवैशेषिकय्रन्थानां स्वरूपादि-परिज्ञानेऽस्य परिशिष्टस्य विशिष्ट उपयोगः । मल्लवादिना कटन्द्या टीकया सह्रोद्धृतं<sup>६</sup>

- १ पुरु ६९, ७० ॥
- २ प्रस्तावना पृ० ११॥
- ३ विक्रमसंवत् १२१४ तः १२३४ पर्यन्तमस्य राज्यमासीत् । दृश्यताम् Introduction p. 17 ॥
- ४ दर्यताम् Introduction p. 21 ॥
- ५ जेसलमेरनगरस्थजैनज्रन्थभाण्डागारेऽस्य मातृकाद्वयमुपलभ्यते ॥
- इ अत्र पृ० १४९ पं० १८, पृ० १५० पं० ३-४॥

' सदसतोर्वैधर्म्यात् कार्थे सदसत्ता न ' [ ९११२ ] इति सूत्रं चन्द्रानन्दाभ्युपगते सूत्रपटि एवोपलभ्यत इत्यपि चन्द्रानन्दाभ्युपगतसूत्रपाठस्य प्राचीनत्वं द्रढयति ।

सप्तमे परिशिष्टे संस्कृतभाषायां विलुप्तानां प्रमाणसमुच्चयादिवौद्धग्रन्थानां भोट-भाषानुवादेषु यावान् वैशेषिकदर्शनसम्बद्धोंऽश उपरुभ्यते स संस्कृतभाषायां परिवर्त्योपन्यस्तः । प्राचीनवैशेषिकमतपरिज्ञानायास्य विशेषत उपयोगः । एतत् परिशिष्टं प्राचीनवौद्धन्यायरसिका-नामपि मृशमुपयोगि । एतच्च महता परिश्रमेणास्माभिः सङ्कलितम् । भोटभाषाध्ययनमेव तावदसुकरम् , भोटदेशीयग्रन्था अप्यतिदुर्रुभाः, गुरुदेवानां सततं प्रयत्नेनेतस्ततोऽनेकैर्वर्षेः England, America, Europe, Japan आदिदेशेभ्यो महतः प्रयासेन Microfilm-Photograph आदिरूपेण ते रुब्धाः, तदनु संस्कृते परिवर्तनमप्यपरिमितकष्टसाध्यम् । योऽस्यानुभवी स एवैतत् कष्टं कल्पयितुमपि शक्नुयात् । अपरिमितश्रमसाध्यमेतत् कार्यं केवलं तत्रभवतां परमात्मस्वरूपानां गुरुचरणानां कृपयैव लाघवेन सम्पन्नमिति निश्चयोऽस्माकं चेतसि । गुरुचरणानां साहाय्येनाशीर्वचसा चास्माभिः कृतं भोटभाषाध्ययनमित्थं फलेग्रहि-त्वमापन्नं दृष्ट्रा बाढं सन्तुष्यति नश्चेतः ।

अष्टमे परिशिष्टे षड्दर्शनसमुच्चयाद्यनुसारेण वर्णितं वैशेषिकानां लिङ्गदेवतादि-स्वरूपं वैशेषिकैतिह्यरसिकानामानन्दप्रदं भविष्यतीत्याशास्महे ।

<mark>उपकारस्</mark>मृतिः

एवं विविधैः परिशिष्टैररुङ्कृत्य प्रन्थोऽयं विदुषां पुरतः प्राकाश्यं नीयते । अत्र च यैर्महाभागैर्विविधरूपेण साहाय्यमनुष्ठितं तेषां नामान्यनुस्मरामः ।

मुनिराजश्री**पुण्य चिजय**महोदयैर्वेर्षाष्टकात् पूर्वं सूत्रपाठेन सहितायाश्चन्द्रानन्द-रचितवृत्तेरादर्शोऽस्मदन्तिके प्रेषितः । तदुपयोगितां विभाव्य Gaekwad's Oriental Seriesमध्येऽस्य सम्पादनकर्मणि वयं प्रवृत्ताः । एवं च सर्वेऽपि वैशेषिकशास्त्ररसिकाः प्राचीनग्रन्थान्वेषणविशारदेरेतेर्मुनिमहामागेर्नितान्तमुपकृताः ।

Walter H. Maurer इत्येतेषां प्रयत्नेन The Library of Congress, Washington, U.S.A. इत्यतोऽनेके C. ed. मोटमाषानुवादाः Microfilm रूपेणास्माभिरुंब्धाः । Prof. Dr. E. Frauwallner Vienna इत्येतेषां सौहार्दात् प्रयासादेव च प्रमाणसमुचयवृत्तेः कनकवर्भक्वतस्य P. ed. मोटमाषानुवादस्य प्रतिकृतयः Photographs रुब्धाः । Prof. Dr. Yensho Kanakura तथा Prof. Hakuyu Hadano (Japan) इत्येतेषां सौजन्यात् प्रमाणसमुच्चयटी जाया विशालामलवत्याः D. ed. भोटभाषानुवादस्य Darm rin-chen इत्यनेन भोटदेशीयविदुषा रचिताया भोटभाषानिबद्धायाः प्रमाणसमुच्चयटीकायाश्च प्रतिकृतयः Photographs लब्धाः । Dr. H. Kitagawa (Japan) इ प्रेभिः प्रमाणसमुच्चयस्य N ed. भोटभाषानुवादयोराद्यं परिच्छेदद्वयं Mimeograph रूपेण प्रेषितम् । प्राध्यापकाः श्री **'वास्टुदेव** विश्वनाथगोखले' महोदया भोटभाषाध्ययनाय प्रेरणां विदधुरुत्साहं च भूयो भूयो वर्धितवन्तः । Ph. D. श्री जितेन्द्र भाई जेटलीमहोदयैरस्य परिशिष्टादिमुद्रणं बहुधा सरलीकृतम् । प्राच्यविद्यामन्दिरस्य नियामकैः श्री भोगीभाई सांडेसरामहोदयै-रुपनियामकैः श्री उमाकान्तभाई महोदयैश्चास्य ग्रन्थस्य सम्पादने विस्मयावहं सर्वधाऽऽनु-कूल्यं प्रदर्शितम् । तेवामानुकूल्यादेवायं ग्रन्थोऽनेन रूपेण प्रकाशमायाति । सर्वेभ्य एतेभ्यो विद्वन्महोदयेभ्यः सहस्रशो धर्मलाभं धन्यवादं च वितरामि ।

दरभङ्गानगरे मिथिलविद्यापीठे प्राध्यापकैः श्रीमद्भिर नन्तलाल्ठदेवशर्मभिः सम्पादिता वैशेषिकसूत्राणामविज्ञातकर्तृकैका व्याख्या त्रिचतुरेभ्यो वर्षेभ्यः प्राग् मिथिला-विद्यापीठेन प्रकाशिता । न्यायवैशेषिकशास्त्रेषु तेषां विपुलमवगाहनं गमीरं च पाण्डित्यम् । अतोऽस्माभिर्विज्ञप्तैस्तेरस्य प्रन्थस्य आङ्ल्लभाषामयी विस्तृता Introduction भूमिका न्यबन्धि । वपुषोऽक्ष्णोश्चापाटवेऽपि महता परिश्रमेण तैर्निवद्धा वैदुष्येण परिपूर्णेयं भूमिका वैशेषिकदर्शनसम्बद्धाननेकानज्ञातपूर्वान् विषयान् प्रकाश्यातिविशदीकरोति । अतस्तेभ्यो मुहुर्मुहुर्धन्यवादान् धर्मलामं च वितरामि ।

येषां साहाय्यात् प्रसादादाशीर्वाचैवेदं कार्यं सम्पन्नं ते मदीयाः प्रातःस्मरणीयाः पूज्यपादा गुरुदेवा मुनिराजश्री**मुवनविजयजीमहाराजा** अत्र विशेषतः स्मृतिपर्थं समायान्ति । तेषां सम्मत्यैवेदं सम्पादनकार्यं २०१३ वैकमे संवत्सरे मयोररीकृतम् । अत्रा-पेक्षिता विविधा दुर्रुभाश्च प्रन्थास्तेषामेव साहाय्याद् मयाधिगताः । वपुषोऽसौष्ठवेऽपि द्वितीयपरिशिष्टपर्यन्तान्यस्य शोधनपत्राणि तैरेव पठितानि । कदाचिदपरिचितामपि शारदा-लिपिं तेषामेव कृपावलात् पठित्वा O-P प्रत्योः पाठमेदा अत्र संगृहीताः । किन्च, गृहस्थाश्रमे ते मम पितृचरणाः, सम्प्रति श्रमणावस्थायां तु गुरुदेवाः । एवं च पितृत्वेन गुरुभगवत्त्वेन च तैर्यदहमुपकृत उद्धृतश्च तत् कथमपि वर्णयितुं न शक्यते, अवाज्जनस-गोचरत्वात् ।

> अनन्तं यस्य वात्सल्यमनन्ता चोपकारिता । तद्भुरुदेवमाहात्म्यं को वा वर्णयितुं क्षमः ? ॥

२०१३ विकमाब्दे जामनगरे वयं चतुर्मासीं स्थितास्तदास्य सम्यादनं प्रारव्धम् । ततो ग्रामानुग्रामं विहरन्तः २०१४ वर्षस्य चतुर्मासीं झींद्युवाडाग्रामेऽतिवाह्य श्रीश्राङ्खेश्वर-पश्चिनाथतीर्थयात्रायै वयमत्रायाताः । सततं भगवत्स्मरणे लीना गुरुदेवा अत्र २०१५ संवत्सरे माघशुक्ठाष्टम्यां दिवं गताः । अतोऽचिन्तित एव तेषामतिदुःसहो विरह आपतितः । गुरुदेवविरहाद् वैक्ठव्यमापन्नः किंकर्तव्यमूढश्च सर्वेषु कार्येषु निरुत्साहोऽहमभवम् । अस्य वैशेषिकसूत्रस्य सम्पादनकार्यमप्यत एव सार्धवर्षं यावत् सर्वथा स्थगितप्रायं जातम् । प्राच्य-विद्यामन्दिरस्य नियामकोपनियामकयोः श्रीभोगीभाईसांडेसरा-उमाकान्तभाई-महोदययोरेतत्कार्यसमाप्त्यर्थं भूयो भूयः प्रेरणेवास्मिन् कर्मणि मां पुनः प्रवर्तयामास । अतस्तौ महाभागावेतत्समाप्तौ शीघ्रं चास्य प्रकाशने मुख्यं निमित्तम् ।

यत्र पाठः कश्चित् संशोधनाहीं विकल्पान्तरं वा सम्भावनाईमित्यस्मन्मतं तत्र सम्भावनाईः पाठ () एतादृत्त्यां बन्धन्यां निवेशितः । यत्र तु पूरणाई इत्यस्मन्मतं तत्र पूर्तिः [] एतादृत्र्यां चतुरस्रबन्धन्यां निवेशिता ।

अत्र सूत्राणां पाठमेदाः PS. P. O. आद्यनुसारेण प्रदर्शितास्तथाप्यस्माकमनव-धानाद् यद्शुद्धमवशिष्टं वा तदत्रोपान्त्ये योजिते **वृद्धिपत्रिके**ऽस्माभिरुपदर्शितम् । प्राचीनसूत्रपाठतुल्नापि तत्रोपदर्शिता । अतस्तज्जिज्ञासुभिर्वृद्धिपत्रकमप्यवर्त्यं विलोकनीयम् ।

अस्य शोधनपत्राण्यनेकशोऽस्माभिः पठितानि । तथाप्यवशिष्टानामशुद्धीनां प्रमार्जनाय शुद्धिपत्रकमपि प्रान्ते प्रदत्तम् । एवं क्रतेऽप्यनवधानाद् दृष्टिदोषाद् मतिमान्द्यात् सीसकाक्षरानुत्थानादेर्वा कारणाद् ये दोषा अवशिष्टास्तान् गुणैकपक्षपातिनो विद्वांसः स्वयमेव प्रोब्छयित्वा प्रन्थमेनं विमलीकरिप्यन्तीत्याशास्महे ।

येषां कृपा-सहायवलात् कार्यमेतत् परिनिष्ठितं तेषामन्तर्यामिणां भगवतां गुरुदेवानां करकमल्योर्थन्थमेनं समर्पयन् परमां कृतार्थतां परमं च प्रमोदमनुभवामि ।

—इत्यावेदयति पूज्यपादाचार्यमहाराजश्रीमद्विजयसिद्धिसूरीश्वरपष्टशिप्य-पूज्यपादाचार्यमहाराजश्रीमद्विजयमेघसूरीश्वरशिप्य-पूज्यपादगुरुदेवमुनिराजश्री**सुवनविजया**न्तेवासी जैनमुनिजम्बूविजयः ।

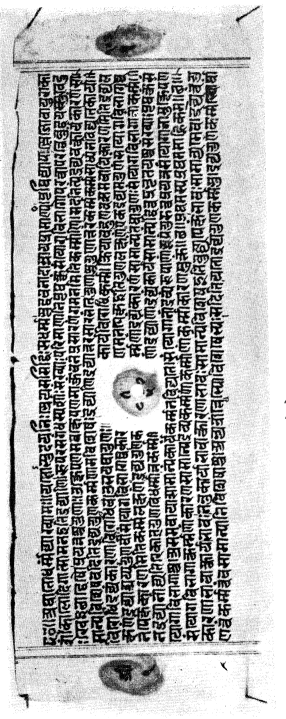
श्री**द्दाङ्खेश्वरपार्श्वनाथ**तीर्थम् ज्येष्ठबहुरुषष्ठी विक्रमसंवत् २०१७

ठंक्मीम्ल्रूग्रंषिय भिष्यन्त्र इडस्व 52 रवा का म्मग्रम्द्भंडभिर्ग्डा ग्रम्भेन्ग्र्यात्र्यात्रम्भावस्टाक्रान्न्यात्र्यात्रकृ - શ્વેર્ડ્સ માયુમેર શખા રહેતા થયુદ શાવ છે. સુથી મ 4447 Gargary 4, 41311 13 5 4 4 3 4 7 90 ~6 र ~ भर्म्लन भ र हुर्ग्म, हग र इनेन्ये छन् 29 ८ामनाम् मलमागाः क्झा. १5010क (१भूगाः וז ארו אבקיתוותו לו וז נייויה ביבי לעורי द्वन्तू- क्षेड्र भगवानि क्रिये लाः क्षु र ड्रथक ગી ડટા: મહા સ્વદા રાં વધ્યા જાય શિલ્યાં ગય मडा मरार् ग्रमिवा साम के भिर्म र सिक्षाय પરિપભ્દ મિર્શ મા મા દ હે હરૂ મપ્ દિલ છે. સ भाष्यकिष्ठे रुभ्मभ्यायु द्वि भूष्य हरायु राष्ट्रास्ताक्षम् उर्दायक्रियम् भ האומון: עייחה פוישפוו אניישייוי שיישווגיו र्मिनं का स्वित्स् इन्ह उनका नं ६ न्या म म द भू २ क्विमेक्युग्रम्भाग्रि भुः, मुन्हे भग्नम्, भिन्ने य म्भर्टा नेर्माधरु गुण्ड रहे भेर हे 100 न के यमं द्वरा ८ गिमर मध्या उष्ट भाष्ट द्वभिद्य A 35 મત્ર જ્યુપ્ય જામ ટાંગ કરિ ( 3 જિસ્ટ ગુઢ બાગ્સ りすうちといとかとといいちょうくちっというま राथायम्प्रभाष्टमाष्ट्राः स्रम्भावि :. १२४९ नमीनंकृष् ग्राण्यित इदि महहरू व्याप्रभावनः

Plate I

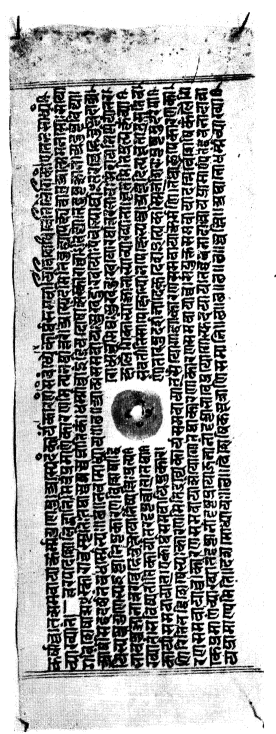
O. पुस्तके शारदालिप्यां लिखितस्य चन्द्रानन्दविरचितर्व्वत्तन्नतिसहितस्य वैशेषिकसूत्रस्य प्रारम्भः ।

5341158775522277775864220 יגמימקליאליזעוותציזיהעצעעריז হাবা হ יםגומציציציצאומח אנקישאים איי वश्राम्ट्रभिडियु छवनाः ૻૻ ચ્યૂન્યન સમયસમિતુરામજા िभिन्न: भगपुर्: III वेमूहप्रीनंभाषमु ARANBERTETERSONER दिब रहि मिपर्से कि दिन शिमिन्य माधिगभः॥ ९ भोश नर कांविद्य सत्वे महत्वा केंमा 373 विम्मि किंद देने हण्डनिग्डनिव्सधिकमर्बाउस्तमपुर म ৽ঽ৾৾ঀ৾৾য়৸ঀয়৾য়৾৾য়ৼ৾৾য়ৼ৾৾ঀয়য়য়য়য়য়য়৾য়য়৾য়

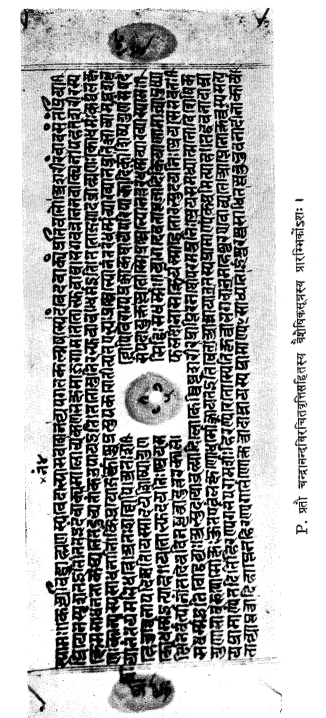


P. प्रतो वैशेषिकसूत्रपाठस्य प्रारम्भः ।

**Plate IV** 

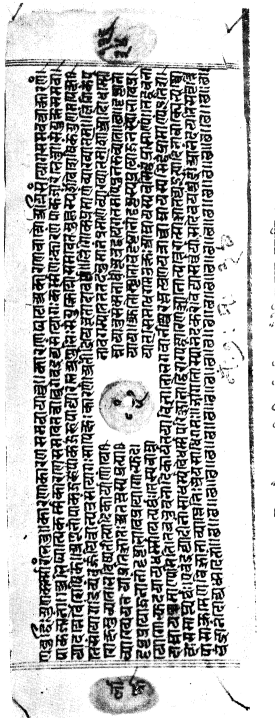


P. घतौ वैशेषिकसूत्रपाठस्य समाप्तिश्वन्द्रानन्दविरचितव्रजितस्य वैशेषिकसूत्रस्य प्रारम्भश्च ।

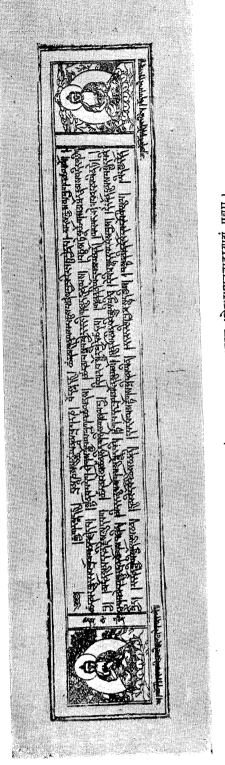


#### Plate V

Plate VI



P. प्रतौ चन्द्रानन्द्विरचितर्ग्रीनसहितस्य वैद्योपिकस्तूत्रस्य समाफ्तिः ।



· Choni edition ' इत्यत्र प्रमाणसमुचयस्य भोटभाषानुवादस्याद्यं पत्रम् ।

**100** 90° 100 後一百十五國 वित्भूत्ता । वित्भूत्ता । स्टार्ग LEN L. ये. बुभू ' W संया म' हे. באיםדיםק <u>तर'म-वेगर</u> नवित्रम्या य- भुद्धारा क्रियाय सुमावसंगाव व्यात्रा होते यह मा जेते उठ छिता छा या या रहे मा C X C C (N. A. F. C. 198 CI 70 19 CI H.H.H. । स्रोह भारत हु भारते भारत हु भारते भारत हु भारते SSS H K K K कर्नुभ, दुव्दुस् र 429

इत्यन्न प्रमाणसमुच्चयटीकाया विशालामलवत्या भोटभाषानुवादस्याद्यं पत्रम् ' Peking edition'

#### The Manuscripts etc.

The  $Vais'esikas \overline{u}travrtti$  of Candrananda is being presented in the following pages to the lovers of Indian philosophy for the first time along with the  $Vais'esikas \overline{u}tras$  of Kanada. The edition is based upon two Manuscripts:

(a) A S'āradā manuscript belonging to the Oriental Institute, Baroda. It bears the serial No. 393 in the Nyāya section and Accession No. 1831 (h) in the Alphabetical List of Manuscripts, Oriental Institute, Baroda, Vol. I, p. 666. It has been referred to as 'O' in the present edition. It consists of twenty one folia with 23 lines of about 21 syllables to a page The MS. gives the Sutrapatha mixed with the Vrtti. It is complete, bears no date and is not very old.

(b) This is in Jaina Devanāgarī script and belongs to Muni S'rī Puņyavijayaji. It contains separate Sūtrapātha in the first five folia The sūtras again recur in their proper places in the  $V_{rtti}$  which extends from folio No. 6 to folio No. 34. The Sūtrapātha and the  $V_{rtti}$  have respectively been marked as PS and P in this edition. Each page of the MS. contains 12 lines of about 42 syllables. Here also the date is not given. But the paper used and the hand-writing point out that it is fairly old and possibly belongs to the 13th or to the 14th century A. D. This is also complete.

Both the manuscripts abound with scribal mistakes as the foot-notes will show. The learned Editor, Jaina Muni Jambuvijayaji, the disciple of His Holiness Munirāja Srī BHUVANAVIJAYAJĪ MAHĀRĀJA had to consult various Vais'esika and Non-Vais'esika works including Tibetan versions of Sanskrit texts in order to fix up the correct readings. He has added learned and critical notes and several appendices which will be of immense value to the readers. It is a matter of great satisfaction that the Vrtti of Candrānanda known since long in Mss<sup>1</sup> is now seeing the light of the day.

1. H. Wi-Vais'esika Philosophy, 1917, Intro. p. 13

#### Vais'eşikasūtra

The Vaisesika system-its relation with other speculations.

The Vais'esika-dars'ana of Kanada has been acclaimed as beneficial to the study of all other S'astras just like the grammar of Panini.<sup>1</sup> This system is known as Aulukya<sup>2</sup> or Kanada<sup>3</sup> according to the name of its propounder. It is again called  $K\bar{a}s'yap\bar{\imath}yadars'ana$  on the basis of the Gotra-name of the same.<sup>4</sup> But the title Vaisesika dars'ana is more often used. Serveral explanations have been adduced for its origin. It is generally held that the title comes from vis'esa (particularity), the sixth category in the system which is accepted by the Vais'esikas alone.<sup>5</sup> Udayana derives the title from the word 'vis'esa' in the sense of vyavaccheda ascertainment of the true nature of entities.<sup>6</sup> Wi gives a different tradition from Ci-tsan's commentary on the S'atas'astra of Deva in Chinese:" "Vais'esika the name of the  $S\overline{u}tra$ , means superior or excellent and distinguished (or different). The origin of the name is in the fact that the system is distinguished from and superior to the Samkhya?. Durvekamis'ra gives still different origin of the Title. According to him, substance, quality, action, universal, particularity and inherence are the special categories (padarthavis'esah) meant here. The S'astra dealing with them is called Vais'esika or the

1. Cf. काणादं पाणिनीयं च सर्वशास्त्रोपकारकम् ।

2. Cf. Nyayavartikatatparyatika, Cal. Sans. Series, p. 845.

3. Cf. काणादं शास्त्रं विवक्षितम् Dharmottarapradipa, KPJI; p. 240.

4. नेदं भवता काश्यपीयं दर्शनं व्यज्ञायि-Nyayavartika, Cal. Sans. Series, p. 836.

Cf. कगादः । रुढिवशाचायं शब्दः काश्यपे मुनौ वर्तते Dharmottarapradipa, p 228.

5. नित्यद्रव्यग्रत्तयोऽन्त्या [ विशेषाः, ] विशेषा एव वैशेषिकं विनयादिभ्यः स्वार्थे इकग् । तद् वैशेषिकं विदन्त्यधीयते वा तद्वेत्त्यधीत इत्यणि वैशेषिकाः । तेषामिदं वैशेषिकम्–Ṣaddars'unusumuccayavrtti (of Gunaratna) p. 23. Cf. Nyayavatārațippaņri (Ed. Dr. P. L. Vaidya), p. 9.

6. विशेषो व्यवच्छेरः, तत्त्वनिश्चयः, तेन व्यवहरतीसर्थः Kiranavali, Bibl. Ind., p. 613.

7. Wi-Vais'eşika Philosophy: Intro. p. 4.

S'astra is distinguished from the rest as it has the six categories for its subject-matter.

There is some controversy as regards the affiliation of the S'astra in its initial stage. An "anti-Vedic logic and epistemology of the pre-Buddhistic Vais'esika" has been supposed.<sup>2</sup> But the available literature does not support such a supposition.

On the other hand, the Vedic Samhitas, Brahmanas and Upanisads evince a strong urge to know the properties of entities and often record the results of investigations of the seers which bear close resemblance to the Vais'esika tenets. The sutras accept the authority of the Vedas ( $\overline{Amnaya}$ ) and refer to the Brahmanas and the Vedic rituals showing their Vedic affiliation.

In the commentary presented here, Candrananda makes the point clear (and we suppose, he had good grounds, if not an unbroken tradition behind him), that the knowledge of the six categories through similarity and dissimilarity produces non-attachment to the mundane entities and thus becomes the cause of final release. Again our worldly prosperity to be attained through Vedic sacrifices also depend upon the true knowledge thus attained, of entities required to perform the prescribed rites. Here the examples of substance (like earth, and water) quality and action are all culled from the Vedic texts.<sup>3</sup> This seems to support our contention that the word '*dharma*' in Vs. I. i. 1 & 2 means '*p*:*dārthadharma*.<sup>4</sup> The authority of the Vedas may be assumed by a Vais'esika since they enlighten us on the true characteristics of the entities.

We have pointed out that the attitude of the Vais'esikas is much akin to the Vedic Rsis. The Samhitas give the true characteristics of the duties, the Brahman among other things

1. द्रव्यगुगकर्मसामान्यविशेषसमगायात्मकैः पदार्थविशेषैव्यंवहरन्तीति वैशेषिकाः । रुढेश्वाभ्युपगत-कगादशास्त्रा एवोच्यन्ते । अथवा षट्पदार्थप्रतिपादकतया विशिष्यते तदन्यस्माच्छास्त्रादिति विशेषः काणादं शास्त्रं विवक्षितम् । तद् विदन्त्यधीयते वा इति वैशेषिकाः । Dharmottarapradipa,p. 240.

2. A Primer of Indian Logic, Madras, 1951, Intro. p. x.

3. Candranandavrtti, p 3.

4. Intro : Vais'eşikadars'una, Mithila Institute, p. (19)

give the characteristics of the sacrificial objects and the Upanisads are engaged to discover the true nature of the Brahman.

The later Vais'eşikas show special attraction towards the S'vetas' vataropaniş it and Udayan $\overline{acarya}$  identifies the Vais'eşika paramanı with patatra, mentioned in it.<sup>1</sup>

The Mahabharata is found to use terms which are common in this Dars'ana. Thus  $A\mu n^2$  comes several times in it. Paramanu<sup>3</sup> is once met with. Terms like Vais'esika guna,<sup>4</sup> Nihs'reyasa<sup>5</sup> and Samavaya<sup>6</sup> are also used. In the Dars'ana they have attained special significance. But in.

आपत्सु विहितं स्तैन्यं विशिष्टसमहीनतः । विप्रेग प्रागरक्षार्थं कर्तव्यमिति निश्चयः ॥

हीनादादेयमादौ स्यात् समानात् तदनन्तरम् ।

असम्भवे वाददीत विशिष्टादपि धार्मिकात् ॥ M. Bh. XII. 141. 39-40 we find close relation with एतेन हीनसनविशिष्टधार्मिकेभ्यः परस्वादानं व्याख्यातम् । ६ । १ । १५. Again.

वक्त्रेगोत्गलनालेन यथोर्ध्वं जलमाददेत् ।

तथा पवनसंयुक्त: पादै: पिवति पादप: ॥ M. Bh. XII. 184-16.

 1. Cf. संवाहुभ्यां धमति संपतत्रै: S'vetas'vatura III. 3. Cf. पष्टेन परमाणुरूप-प्रधानाधिष्ठेपत्वम् । ते हि गतिशीलत्वात् पतत्रव्यपदेशः पतन्तीति । Kusumanjali, V. 3.

 2. अणुमात्रेग वपुषा M. Bh. Gita Press Ed. V. 16. 12; मा वोऽस्तु भय-मरावपि Ibid., VI. 119. 72; अणु वा यदि वा स्थूलम् XIII. 8. 16.

3. वाचापि भर्तुः परमाणुमात्रमिच्छामि दोपं न Ibid, II. 67. 38.

4. (a) युगपच तु ते शंक्याः कर्तुं सर्वे पुरःसराः ।

एक एव तु कर्तव्यो यस्मिन वैशेषिका गुगाः ॥ Ibid., VII. 5. 15.

(b) विषये वर्तमानानां यं ते वैद्येषिकैर्गुणैः ।

प्राहर्विषयगोप्तारं तस्मै गोप्त्रात्मने नम ॥ Ibid, XII. 47. 71.

5. (a) सोऽहं जये चैव पराजये च निःश्रेयसं नाधिगच्छाभि किश्चित् । Ibid., V. 25. 12; (b) श्रोतुमिच्छामि ते धर्म्य परं नैःश्रेयसं वचः । Ibid., V. 33. 15; (c) चिन्त्यता-मिदमेकाप्रं मम निःश्रेयसं परम् Ibid., V. 163. 40; (d) इह निःश्रेयसं प्राहुर्युद्धा निश्चित-द्शित: Ibid., V. 63. 9; (e) राजन् नान्यत् प्रवक्तव्यं तव नैःश्रेयसं वचः V. 95. 4; (f) यस्तु निःश्रेयसं श्रुत्वा प्राक् तदेवाभिषद्यते V. 124. 24; (g) उवाच राजा दुर्धर्षमात्म-निःश्रेयसं ववः Ibid., VI. 43. 51, 77; (h) पज्ञानिःश्रेयसी ठोके Ibid., XII. 180. 2.

6. इयेना गुप्राश्व काकाश्व कङ्काश्व सहिता वकेंः।

सम्प्रतन्ति नगामेषु समवायांश्व कुर्वते ॥ Ibid, VI. 2. 17.

reminds one of the  $Vais'eşikas \overline{u}tra$  नाज्या वायुसंयोगादारोहणम् V. ii. 6. The explanation of Bhatta Vadindra<sup>7</sup> on it exactly corresponds to the content of the present verse. The Mahabharata does not refer to Kanada or to his S'astra. But it helps us to understand the significance of the name of the Rsi and shows a method of investigation much akin to that of the Vais'eşikas.<sup>2</sup> The name of the Sūtrakara (Kanada=atom(?)eater) has sometimes been rediculed by the opponents to which the report of the Vais'eşika is

कंगान् वा भक्षयत्वन्यो माहिषाणि दधीनि वा,

्र युक्तियुक्तं वचो प्राह्यम् ।

The Mahabharata shows that living upon the unclaimed grains culled from the fields or roads (called unchavrtti)<sup>3</sup> was regarded as highly sacred and this 'life of pigeon' of our  $R_{si}$  has been pointed out by S'ridhara.<sup>4</sup> This also supports the relation of the Vais'esikas with the Vedic culture.

S'ankaracarya refers to the Vais'esikas as ardha Vainas'ikas (half-nihilists)<sup>5</sup>. This should not carry much weight as we find similar strictures against the  $Mayavadins^6$  as well as the  $Prabhakaras^7$  also.

1. Vais'esikadars'ana, Mithila Institute, p. 53.

2. Cf. the distinction of the five Mahabhatas from one another with reference to their attributes so often met with in the Mahabharata.

3. (a) उच्छवृत्तिर्ग्रहस्थो यः स्वधर्माचरणे रतः ।

खक्तकामसुखारम्भः स्वर्गस्तस्य न दुर्लमः ॥ M. Bh., XII. 191. 18 Cf. ऋतमुष्ठ्वशीलं ज्ञेयम् । Manusamhita, IV. 4.

(b) कणानां भक्षणे युक्तः पिण्याकस्य च भारत ।

स्नेहानां वर्जने युक्तो योगी बलमवाप्नुयात् ॥ Ibid., XII. 131. 43.

(c) अश्वस्तनोऽथ कापोतीमाश्रितो वृत्तिमाहरेत् । Ibid., XII. 243. 3.

4. कगादमिति तस्य कापोतीं वृत्तिमनुतिष्ठतो रथ्यानिपतितांस्तण्डुलकणानादाय प्रत्यहं इताहार निमित्ता संज्ञा । Nyāyakandalī, p. 2.

5. Brahmasūtra-S'ānkarabhāsyam II. ii. 18.

6. Cf. मायावादमसच्छासं प्रच्छन्नं बौद्धमेव तत् ।

7. Cf. गुरुधियमभावस्य स्थाने स्थानेऽभिषिक्तवान् । प्रसिद्ध एव लोकेऽस्मिन् बुद्धबन्धुः प्रभाकरः ॥

### Vais'esikasūtra

In the extensive philosophical literature, ancient and mediaeval, the Vais'esika philosophy has often been quoted or referred to. The Nyayadars'ana, as the kindred system has many things in common (including some Sūtras) with it. The Nyayabhasyaof Vatsyayana and the Nuayavartika of Uddyotakara hold the tenets of both the systems as equally authoritative. The relation deepened and ultimately the systems merged into a single unit The Brahmasūtras of Badarāyana, according to all the Commentators criticise the Vais'esika views. The later Advaitins like S'riharsa and Citsukha are more critical about them. The Mīmāmsā and the Sānkhya seem to have been earlier in origin than the Vais'esika But in their development, the Vais'esika contributes its mite. The Bhasya of S'abara shows some knowledge of the Vais'esika system.<sup>1</sup> In the Subschools of Kumarila and Prabhakara its stamp is marked. The extant Sankhyasatrasrefute the Vais'esika categories.

The Buddhists and the Jainas also show some connection with the Vais'eşikas. The Jainas have their own paramanuvada. The Trairās'ikas'ākhā founded by Ṣadulūka Rohagupta<sup>2</sup> (A.D. 17) shows many things in common with this dars'ana.

1. S'ābara and the Nyāyavais'esika Dars'anas. JOR, Madras, Vol xviii.

2 Vide Vis'eṣāvas'yakabhāṣya of Jinabhadragaṇikṣamās'ramaṇa with the commentary by Maladhāri Hemacandrasūri, Yas'ovijaya Jaina Granthamālā (Kās'ī) edition, pp. 981–1002.

नउ रोहगुप्त इत्येवास्य नाम, तत् कथं पडुलूक इलसकृत् प्रागुक्तोऽमौ ? इत्याह---

नामेण रोहगुत्तो गुत्तेण लप्पर स चोलू ओ।

दव्वाइछप्पयत्थोवएसणाओ छऌ्उ त्ति ॥ २५०८ ॥

नाम्नासौ रोहगुप्तो गोत्रेग पुनरुद्कगोत्रसंभूतत्वादसावुद्धक इत्यालप्यते । द्रव्यगुणकर्मसामान्य-विशेष तम गायत्र ज्ञ गवट्पदार्थप्रहाणेन बट्पदार्थप्रवान उत्रू क: पडुद्ध क इत्ययं व्ययदिश्यते । इत्यप्ट-पत्राशद्गार्थार्थः । Ibid, p. 1002.

Uttaradhyayanasutrabrhadvrtti by S'antisuri D. L. edition, Surat, pp. 161-172.

गतः पञ्चमो निह्नवः । षष्ठमधुनोपदर्शयन्नाह —

पंच सया चोयाला तइया सिद्धिं गयस्स वीरस्स। पुरिमंतरंजियाए तेरासियदिट्ठी उववण्णा ॥ १३५॥ [ भाष्य. ]

#### Introduction

व्याख्या—पञ्च वर्षेशतानि चतुश्चत्वारिंशदधिकानि तदा सिद्धिं गतस्य **वीर**स्य, अत्रान्तरे पुर्यन्तरज्जिकायाम् , अनुस्वारोऽलाक्षणिकः, त्रैराशिकदृष्टिहत्पन्नेति गाथार्थः । कथमुत्पन्नेति प्रदर्श्यते, तत्र—

## पुरिमंतरंजि भूयगुह बलसिरि सिरिगुत्त रोहगुत्ते य । परिवाय पोट्टसाले घोसण पडिसेहणा वाए ॥ १३६ ॥ [ माष्य. ]

व्याख्या— सङ्महगाथा । अस्याश्व कथानकादर्थोऽवसेयः । तच्चेदम्— अंतरंजिया नाम पुरी, तत्थ भूयगुहं नाम चेतियं, तत्थ सिरिगुत्ता नाम आयरिया ठिता, तत्थ बलसिरी नाम राया, तेसिं सिरि-गुत्ताणं थेरागं सडि्ढयरो रोहउत्तो नाम सीसो, अण्गगामे ठितओ, ततो सो उवज्झायं वंदओ एति, एगो य परिवायओ पोटं लोहपट्टएण बंधिउं जबूसालं गहाय हिंडइ, पुच्छितो भणइ, नाणेण पोटं फुट्टर, तो लोहपट्टएण बद्धं, जंबूडालं च जहा एत्थ जंबूरीवे णत्थि मम पडिवादित्ति । ततो तेण पडहतो णीणावितो— जहा सुण्गा परप्पवादा, तरस लोगेण पट्टसालो चेव नामं कतं, सो पडहतो रोहगुत्तेग वारिओ अहं वादं देमित्ति, ततो सो पडिसेहित्ता गतो आयरियसगासं, आलोएइ-एवं मए पडहतो विणित्रारिओ, आयरिया भणंति— डुहु कयं, जतो सो विज्जाबलिओ, वादे पराजितोऽवि विज्जाहिं उवट्ठाइत्ति, तरस इमाओ सत्त विज्जाओ, तं जहा—

# विच्छुय सप्पे मूसग मिई वराही य कायपोआई । एयाहिं विज्जाहिं सो उ परिव्वायओ कुसलो ॥ १३७ ॥ [ माष्य. ]

तत्र दृश्चिकेति दृश्चिकप्रधाना विद्या गृह्यते, सर्पेत सर्पप्रधाना, मूसगत्ति मूषकप्रधाना तथा मृगी नाम विद्या मृगीरूपेणोपघातकारिणी, एवं वाराही च, कागपोत्तित्ति काकविद्या पोताकीविद्या च, पोताक्यः सकुनिका भण्यन्ते । एतासु विद्यासु एताभिर्वा विद्याभिः स परिवाजकः कुग्नल इति गाथार्थः । सो भगइ—किं सका एनाहे निछक्तिउं ? ततो सो आयरिएग भणिओ—ढिपयसिद्धाउ इमाउ सत्त पडिवक्खविजाओ गेण्ह, तं जहा—

# मोरी नउलि बिराली वग्घी सिंही उऌगि ओवाई । एयाओ विज्ञाओ गेण्ह परिवायमहणीओ ॥ १३८ ॥ [ माष्य. ]

व्याख्या — मोरी नकुली बिराली व्याघ्री सिंही च उल्द्रकी 'ओवाई 'ति ओलावयप्रधाना, एता विद्या ग्रहाग परिवाजकममथिन्य इति गाथार्थः । रयहरणं च से अभिमंतेउं दिण्णं, जइ अज्ञं पि उट्ठेइ तो रयहरगं भमाडिजासि, तो अजेगे होहिसि, इंदेगावि सक्किहिसि नो जेतुं, ताहे ताओ विजाओ गहाय गओ समं, भणियं चणेग, एस किं जाणति ? एयस्स चेव पुब्वपक्खो होऊ । परिव्वायो चिंतेइ — एए निउणा, तो एयाग चेव सिद्धंतं गेण्हामि, जहा — मम दो रासी, तं जहा — जीवा य अजीवा य, ताहे इयरेग चिंतियं — एतेग अम्ह चेव सिद्धंतो गहिओ, तेग तस्स बुद्धिं परिभूय तिन्नि रासी ठविया, तीवा अजीवा गोजीवा, तत्थ जीवा संसारत्था घिरोलियाछिन्नपुच्छाई, दिट्ठंतो दंडो, जहा दंडस्स आदि मज्झं अग्गं च, एवं सब्वे भावा तिविहा, एवं सो तेग निष्पट्ठपसिगवागरणो कओ, ताहे सो परिवायओ रहो विच्छुए मुयइ, ताहे सो तेसिं पडिवक्खे मोरे मुयइ, ताहे तेर्हि हएहिं विछिएहि पच्छा सप्पे मुयइ, इयरो तेसिं पडिवाए नउछे मुयइ, ताहे उंदुरे, तेर्सि मज्ञारे, मिए. तेसिं बग्धे, ताहे स्पूररे, तेसिं सीहे, काके, तेसिं उल्दगे, ताहे पोयागीं मुयइ, तेर्सि ओलाइं, एवं जाहे न तरइ ताहे गढ्भी मुका, तेण य सा रयहरणेण आहया, सा परिवायगस्स उवरिं छेरिता गया, ताहे सो परिव्वायगो हीलिज्जतो निच्छूडो, ततो सो परिवायगं पराजिणित्ता गओ आरियसगासं, आलोएइ-जहा जिओ एवं, आयरिया आह—कीस तए उद्विएण न भणियं-नरिथत्ति ? तिच्चि रासी एयस्स मए वुद्धिं परिभूय पण्गविया । इयाणिंपि गंतुं भणहि । सो नेच्छड, मा मे ओहावगा होउत्ति । पुणो पुणो भणिओ भणइ, को वा एत्थ दोसो जइ तिच्चि रासी भणिया? अत्थि चेव तिच्चि रासी, आयरिया आह- -अज्जो असब्भावो तित्थगरस्स आसायणा य । तहावि न पडिवर्ज्ञई, ततो सो आयरियेण समं वायं लग्गो । ताहे आयरिया राउलं गया भगंति । तेग मम सिस्सेग अवसिद्धंतो भणिओ, अम्हं दुवे चेव रासी, इयाणिं सो बिपडिवचो, तो तुब्मे अम्हं वायं सुणेह । पडिस्पुयं राइणा, ततो तेसिं रायसभाए रायपुरओ आवडियं जहेगदिवसं उद्घाय उद्घाय छम्मासा गया ताहे राया भणइ रजं मम अवसीदति, ताहे आयरिएहिं भणियं-इच्छाए मए एचिरं कालं धरिओ, एत्ताहे पासह-कछं दिवसं आगए निगिण्हामि, ताहे पमाए भणइ-कुत्तियावणे परिक्खिज्ज , तत्थ सव्यदव्याणि अत्थि, आणेह जीवे अजीवे नोजीवे य, ताहे देवयाए जीवा अजीवा य दिण्णा व। नोजीवा नत्थि । एवमादिचोयालसएणं पुच्छाणं निग्गहिओ ॥ अमुमेर्वार्थमुपसंहरत्वाह—-

## सिरिगुत्तेणवि छऌ्गो छम्मासे कड्विऊण वाय जिओ ।

आहरण कुत्तियावण चोथालसएण पुच्छाणं ॥ १३९ ॥ [ माध्य. ]

व्याख्या—निगदसिदा। नवरं चोयालसयं तेण रोहेग छ मूलपयत्था गहिया, तं जहा— दब्वगुणकम्मसामन्नविसेसा छट्ठओ य समवाओ। तत्थ दब्वं नवहा, तं जहा--भूमी उदयं जलणो पवणो आगासं कालो दिसा अप्पओ मणो य त्ति। गुणा सत्तरस, तं जहा—रूवं रसो गंधो फासो संखा परिमाणं पुढुत्तं संजोगो विभागो परापरत्तं वुद्धी सुद्दं दुक्खं इच्छा दोसो पयत्तो य। कम्मं पंचधा-उक्खेवणं अवक्खेवणं आउंचणं पसारणं गमणं च। सामण्णं तिविद्दं-अ महासामण्णं १, सत्तासामण्णं त्रिपदार्थसद्बुद्धिकारि २ सामण्णविसेसो द्रव्यत्वादि ३। अन्ये त्वेत्रं व्याख्यानयन्ति— त्रिपदार्थसत्करी सत्ता, सामण्णं द्रव्यत्वादि, सामन्नविसेसो पृथिवीत्वादि । विसेसा

\* तत्र महासामान्यं षट्स्वपि पदार्थेषु पदार्थत्ववुद्धिकारि, सत्तासामान्यं त्रिपदार्थसद्बुद्धि-विधायि, सामान्यविशेषसामान्यं द्रव्यत्वादि। अन्ये तु व्याचक्षते त्रिपदार्थसत्करी सत्ता, सामान्यं द्रव्यत्वादि, सामान्यविशेष: पृथिवीत्वादि:। —Uttaradhyayanasutrabrhadvrtti by S'āntisuri. p. 172a.

सामान्यं त्रिविधम्, तद्यथा—सत्ता, सामान्यम्, सामान्यविशेषश्वेति । तत्र द्रव्यगुणकर्मलक्षणेषु त्रिषु पदार्थेषु सद्बुद्धिहेतुः सत्ता । सामान्यं द्रव्यत्वगुगत्वादि । सामान्यविशेषस्तु पृथिवीत्व-जलत्व-ऋष्णत्व-नीलत्वाद्यवान्तरसामान्यरूप इति । अन्ये त्वित्थं सामान्यस्य त्रैविध्यमुपवर्णयन्ति—अविकल्पं महासामान्यम्, त्रिपदार्थसद्बुद्धिहेतुभूता सत्ता, सामान्यविशेषो द्रव्यत्वादि । महासामान्यसत्तयोर्विशे-षणव्यत्यय इत्यन्ये-द्रव्यगुगर्कर्मपदार्थत्रयसद्बुद्धिहेतुः सामान्यम्, अविकल्पा सत्तेत्यर्धा सामान्य विशेषस्तु द्रव्यत्वादिरूप एव । Vis'esavas'yakabhasyavrtti by Maladhari Hemacandrasuri p. 996.

8

#### Introduction

Dr. M. Winternitz<sup>1</sup> is of the opinion that "there is little doubt that Rohagupta adopted Vais'esika theories for the purposes of his own systematical teachings." The Buddhists are highly critical about the views of the Vais'esikas. We have seen that the Lankavatārasūtra shows knowledge of the Vais'esikasūtras<sup>2</sup>. The Sūtrālamkāra attributed to As'vaghosa confutes the Vais'esika doctrines<sup>3</sup>. Nāgārjuna in his Ratnāvalī (as quoted in the Madhyamakavrtti (p. 275) refers to the system of Ulūka. Kimura informs us that in his Ekas'lokas'ā tra, Nāgārjuna mentions Ulūka along with Kapila<sup>4</sup>. Āryadeva deals with the Vais'esika conceptions at a greater length in his Catuhs'ataka. The Tattvopaplavasimha of Jayarās'i, the only extant work of the Laukāyatika system also quotes and refutes the Vais'esika views.

The Problems of the Vais'esika system and the lost Vais'esika literature.

The Va s'eşikasūtras are thus a very important document of ancient Indian Philosophical thinking. They are supposed to be pre-Buddhistic in date. But as the early works are mostly lost various problems confront a student of this system which defied any solution so long. The problems have been classified as (a) historical, (b) textual and (c) exigetical. In the broadest

अंता। इहण्चयहेऊ य समवाओ। एए छत्तीसं मेया, एत्थ एकेके चत्तारि भंगा भवंति, तं जहा-भूमी, अभूमी, नोभूमी, नोअभूमी । एवं सवस्थ । तत्थ कुत्तियावणे भूमी मग्गिया, छेर्ठुओ लद्वो, अभूमीए पाणियं, नोभूमीए जलाचेव तु, नो राइयन्तरम्, नोअभूमीए छेट्ठुए चेव। एवं सव्वत्थ । ...ततो निग्गहिओ छऌगो, गुरुणा से खेलमल्ले मत्थए भग्गो। ततो निद्धाडिओ, गुरुवि पूर्तिओ, णगरे य गोसणयं कयं वद्धमाणसामी जयइति । अमुमेवार्थमुपसंहरनाह----

## वाए पराजिओ सो निव्विसओ कारिओ नरिंदेणं ।

घोसावियं च णगरे जयइ जिणो वद्धमणोत्ति ॥ १४० ॥ [भा॰ ]

निगदसिद्धा । तेगात्रि सरक्तरहिएगं चेन चइ सेसियं पणीयं, तं च अण्गमण्णेहिं खाइं णीयं, तं चोळ्यपणीयंति तुच्चइ, जओ सो गोत्तेणोळ्ओ आसि । --- Avas'yakasutravrtti by Haribhadrasuri, Agamodayasamiti edition, Surat, pp. 318-321.

- 1. Jainus in the History of Indian Literature, p. 26.
- 2. Vais'esikadars'ana (Mithila Institute), Intro. p 1.
- 3. Sütrālamkāra, Ch. I.

4. Hinayāna and Mahāyāna, p. 23.

Vais'esikasūtra

view, they are connected with one another. Welcome light has recently been thrown on each of these problems by the discovery of hidden materials. Fresh problems also have cropped up. We are glad to note here that the  $s \overline{u}$ tra-text of Candranada along with his Commentary, presented here, substantiates many conjectures and fills many obscure lacunae.

#### A. The History

As regards the History of the Vaisesika system, we had, so long, a very little knowledge. It is particularly true about the dark period between the time of Kanada, the first exponent of the system and that of Prasastapada. The learned editor could gather much material from little known sources. His critical studies in the Dvadas'āranayacakra of Mallavadin with the Nyāyāgamānusārinī of Simhasūri and the Pramānasamuccaya of Dinnaga with the Visalāmalaratī of Jinendrabuddhi among others have proved immensely fruitful. The Nayacakra is a mine of informations and was partly and imperfectly known. It freely quotes the Vais'esikasūtras, the readings of which, it is curious to note, agree with the Subrapatha of Candrananda<sup>1</sup>. Moreover, Mallavadin makes exhaustive use of the Vais'esika Literature available at his time. Most of the Vais'esika works known to Mallavadin belong to the dark period mentioned above. The Tibetan version of the Pramanasanuccaya with the Vis'ālāmalavatī also gives valuable informations. We give below a sketch of the lost Vaisesika works that came to be known through references and quotations.

Bhattavādīndra, in his Kaņād is  $\overline{u}$  tranibandha informs us that there was one Prācīnavais esikas  $\overline{u}$  tra composed by Lord S'iva. The present Vais esikas  $\overline{u}$  tra presupposing it is said to have been taught to Kanāda by the Lord in the form of an owl.<sup>2</sup>

The Vais'esikakatandi seems to be an elaborate work based.

1. Vide the foot-notes and the Appendices. A critical edition of *Dvādas'aranayacıkra* with elaborate notes and appendices by Muni S'rī Jambūvijayaji is in the Press and is expected shortly. It will be published by the Jaina Atmananda Sabha, Bhavnagar.

2. Bhattavadīndra-the Vais'esika-JOI, Baroda, Vol. X, No. 1.

#### Introduction

on the sutras of Kanada. It has twice been referred to by Mallavadin as we learn from Simhasuri's Nyayagamanusarini.

The first passage relates to VS. IX. 1. 12. while the second is an advocacy in favour of the Vais'esika theory of asatkaryavada against the Jaina theory of sadsadvada. Needless to say that Mallavadin would elaborately refute these views in support of the Jain contention. He quotes a few more observations of his opponent in this connection. It seems that all these come from the selfsame Katandi though Simhasūri offers no help here. One passage among these deserves particular mention<sup>2</sup>. Mallavadin records an interesting point that the passage from the Bhasya on it, had to be reconsidered by Pras'asta. The amended explanation of this Pras'asta also is quoted and refuted<sup>3</sup>. The passage in question is called a Vakya. Subsequent references<sup>4</sup> show that this Vakya was also a commentary on the Vais'esikasūtras. The Vakya and the Katandī are different from each other. The former seems to have been written in the

1. (i) सदसतोवैंधम्यांत् कार्ये सदसत्ता न [वै. स. ९। १२]। सदसच्छब्दार्थयोविरोधा-देकस्मिन्नेत कार्ये सदसच्छब्दयोरेकाधिकरणमावेन प्रयोगो नास्ति, 'सदेवासत्' इरयनुसन्धानं नास्त्ये-काधिकरणमावेन इति सप्तम्यभिधानेन दर्शयति। Dvadas'aranayacakra, Jaina Atmanandasabha, Bhavnagar Edition, p. 498. Cf. सप्तम्यभिधानेन दर्शयतीति स्त्रार्थः कटन्यां व्याख्यातः । Nyayagamanusarini, Ibid, p. 498.

(ii) आपेक्षिकं सदसत्वम्, प्रागुत्वत्तेः मृदात्मना सत् कार्यं घटात्मना चासत् निष्पन्नेऽपि घटे मृत्वदर्शनात् मृदुगदानोपपत्तिः, घटात्मना चासत्त्वाद् घटार्थकियोपपत्तिरित्येवं किलाईत आह् । अत्रो-त्तरम्-न, असत्कार्यत्वसिद्धेः । एवं तर्हि मृदात्मनः कर्तव्यत्वामावाद् घटात्मनः कर्तव्यत्वादसदेव कार्यम् । तस्मान प्रागुत्पत्तेः सदसत् कार्यम् । DANC, p. 499. Cf. अत्र किलोत्तरं कटन्दोकार आह-न. असत्कार्यत्वसिद्धेः । NAA, p. 499.

2. यद्यपि चोक्तम्-विकल्पत्रयाताश्रयगाच 'विकल्पानुपपत्तेः ' इति न दोषः, निष्ठासंबन्धयोरेक-कालत्वात् । DANC, p. 508

3. अमत्संबन्धपरिहारार्थं च 'निष्ठासंबन्धयोरेककालत्वात् ' इत्येतदेव वाक्यं समाप्यं प्रशस्तोऽ-न्यथा व्याचष्टे । DANC, p. 512. Vide the Vyomavati pp. 126 & 690.

4. सूत्रकारमतं समर्थयतां वाक्यभाष्यदीकाकाराणां......DANC, 516

aphoristic style<sup>1</sup> for all the quotations present an aphoristic character. The title Vakya may be due to this fact.

It is clear from the same source that a Bhasya was written on the Vaisesikasūtras and the Vakya taken together. The  $T_{ika}$ of Prasasta, in its turn, covered all the three works viz. the Vaisesikasūtras, the Vakya and the  $Bhasya^2$ .

In the Nyāyāgamānusāriņī Simhasūri points out that the Kaṭandī and the  $T_{ika}$  have again been referred to by Mallavādin in connection with the examination of the Vais'eṣika concept sattā. Here the commentator gives a summary of the Vais'eṣika position<sup>3</sup>.

The Vais'esikakatandī was long lost and forgotten. We find another solitary reference to it in Murārimis'ra's Anargharāghava<sup>4</sup> in which Rāvaņa, the mythical king of Lankā presents himself as 'one well-versed in the Vais'esikak itandī.' MM. Kuppusvāmi S'āstrin on the basis of the commentary of Rucipati on Murāri's drama puts forward a suggestion that this Vais'esikakatāndī may be identical with the Rāvaņabhāsya referred to in the Prakatārthavivar iņa and the Ratnaprabhā<sup>5</sup>. The identification of the author of the Bhāsya with the king of Lankā needs no serious refutation,

1. Individual aphoristic sentences found in the  $Vyomavat\bar{i}$ (Vide Intro. to the *Vais'esikadars'ana*, Mithila Institute p. 14) seem to have been taken from this Vakya.

2. वाक्यं समाष्यं प्रतस्तोऽन्यथा व्याचष्टे । DANC, p. 512

Cf. वाक्यकाराभिगायोऽनुसतो भाष्यकारैः...इति प्राशस्तमतोऽभिप्र यः । DANC, pp. 516 f.

3. ततोऽनुपपचवि कल्पत्वात् सत्तासमवायस्य सत्ताद्रव्यत्वगुगत्व कर्मत्वरूपत्वादिसम्बन्धात् सद्रव्यगुण-कर्मरूपादय इत्यायविशेषलक्षणविरोधानारम्भादिविशेषधर्माभिधानमयुक्तं सर्ववाक्यानृतत्ववत् । DANC, p. 458. Cf. इत उत्तरमस्मादेव न्यायात् कटन्द्यां टीकायां च यत् पूर्वपक्षितं तदेव समर्थयितुमाह-ततोऽनुपपत्रविकल्पत्वादित्यादि । NAA, Ibid., p. 458.

4. [नेनथ्ये] मो मो लह्मण वैशेषिककटन्दीपण्डितो जगद्विजयमानः पर्यटामि....Anargharaghava, Kavyamala, 1937, p. 235.

5. Rāvanabhāsya - MM. Kuppusvāmi S'āstrin, JOR, Madras, Vol. III, pp. 1-5.

#### Introduction

It proceeds from the identity of names. The ancient Bhasya on the Vais'esikadars'ana known to Mallavadin is related to the Vakya which might have been a suppliment to the sutras of Kanada. It is highly probable that Ravana's work was based on the Vakya and not identical with the Katandi. In that case also the passage of Murari does not present any difficulty. For Ravana writing on the Vais'esika works including the Katandi must have been well-versed in the Katandi. We have seen above that the author of the Katandi was conversant with the philosophical views of the Jainas which plecludes the identity of this Ravana with the mythical king.

The Kiranavali of Udayanācārya refers to a Vais'esikabhāsya and remarks that it was very extensive'. Here Padmanābha in the Kiranavalībhāskra says that this Bhāsya was written by Rāvaņa'. The Vis'ālāmalavatī of Jinendrabuddhi also refers to the views of Rāvaņa and a Bhāsyakāra'. There are references to an Ātreyabhāsya and passages from it have been quoted by Vādideva and Vādirāja'. Bhattavādīndra in his Kanādasūtranibandha shows close knowledge of this Ātreyabhāsya. Vādīndra's work is called the Vais'esikasūtravārtika<sup>5</sup>. A Vārtika generally adds to and amends the current Bhāsya of a system. In the extant portions of the Kanādasūtranibandha Rāvaņa is not mentioned. But though the materials at our disposal are not sufficient to prove the identity of Ātreya with Rāvaņa legitimate doubts are entertained to this effect. We hear from Vādideva that this

1. भाष्यस्यातिविस्तरत्वात् Kiranavali, Bibl. Ind., p. 34.

2. भाष्यस्य रावणप्रणीतस्य Kiranavalibhaskara, SB Texts, p. 12.

Cf. Des. Cat. Sans. Mss. ASB, Vol. VI, pt. 1. p. 70 also.

3. असौत्रमपि भाष्यकृद्भिहितमस्ति इन्द्रियार्थसचिकर्षः प्रत्यक्षमात्ममनःसचिकर्षो वेति अतः सौत्रमित्युक्तम् । ........ज्ञानस्य प्रमाणत्वे फलान्तरं न भवति.....ततः आयस्कादयः सचिकर्षं मभिलषन्ति । .....प्रधानत्वादिति । आत्ममनसोः प्रधानत्वात् तत्सचिकर्षस्यापि प्रधानत्वम् । ततो रावणाद्य: [आत्ममनःसचिकर्षं ] मन्यन्ते । Vis'alamalavati, Muni S'ri Jambuvijayaji's restoration fromTibetan, p. 174.

4. Introduction : Vais'esikadars'ana, Mithila Institute, p. (17).

5. Bhattavadındra-The Vaisesika, JOI, Baroda, Vol X.

#### Vais'esikasūtra

Ātreya was a highly old leading  $Brahmin^1$ . In the Vakyapadiyatikaof Punyaraja we come across a reference to one Ravana who was a grammarian<sup>2</sup>. He may or may not be indentical with the Vaisesikabhasyakara.

The next work of importance is the Tika of Pras'asta or Pras'astamati. Unfortunately for us it is also lost. We have already seen that Mallavadin and Simhasuri regard it as a commentary on the Vais'esikabhasya and it seems to have covered the Sutras, the Vakya and the Bhasya. Mallavadin profusely quotes passages from this elaborate sub-commentary and devotes a large section in the Seventh 'Ara' to the refutation of Pras'astamati's views. Mallvadin's treatment clearly points out that the Tika of Pras'astamati was regarded as one of the standard Vais'esika works at the time". Pras'as'ta also criticised the Jaina views in this work<sup>4</sup>.

Some Vais'eşika views of Praş'astamati have been referred to by S'āntaraksita in his Tattvasamgraha and the corresponding extracts have actually been quoted by Kamalas'īla in the Tattvasamgrahapanjikā. Abhayadeva in his Sanmatitīkā is found to reproduce some of these fragments<sup>5</sup>. These refer to the problems of God, Samavāya and Vis'esa. Two of these are identical both in sense and language with the passages in Pras'astapāda's Padārthadharmasamgraha<sup>6</sup>. This goes to prove that this Pras'astamati is

1. वर्षीयान् विप्रपुङ्गवः Syadvadaratnakara, p 847.

2. पर्वतादागमं लब्ध्वा.....। पर्वतात् त्रिकूटैकदेशवर्तित्रिलिङ्गदेशादिति । तत्र ह्युपलतरु रावणविरचितो मूलभूतव्याकरणागमस्तिष्ठति । Vakyapadiyatika, p. 285.

3. अत्र प्रकान्तं प्रशस्तमतिना...NAA, p 461, प्रशस्तमतिराहात्राप्युत्तरम् Ibid, p. 462, वाक्यं समाख्यं प्रशस्तोऽन्यथा व्याचष्टे DANC, p. 512. प्राशस्तमतोऽभिषाय: Ibid, p. 216 f. etc. etc.

4. टीकायां प्रशस्तमतौ स्याद्वादिनं प्रति... NAA, p. 495.

5. Cf. TSP, pp. 43, 44, 57. 78, 264 and 269. Cf. also Sanmatitika pp. 101, 1328, 716.

6. (a) स्वत एवेत्यादिना (TS 817-8) प्रशस्तमतेरत्रोत्तरमाशङ्कते । स ह्याह, यथा श्वमांसादीनां स्वत एवाशुचित्वं तथोगाचान्येषां तथेहापि तादात्म्यादन्त्येषु विशेषेषु स्वत एव व्यावृत्ति-प्रत्ययहेतुद्वं तथोगात् परमाणुषु, TSP, p. 264. identical with Pras'astapāda. We have seen above that Pras'astamati has been referred to as Pras'asta also. Elsewhere he is called Pras'astakara,<sup>1</sup> Pras'astakāra,<sup>2</sup> Pras'astadeva,<sup>3</sup> Pras'astakaradeva<sup>4</sup> etc. It is highly probable that the same author wrote a comprehensive commentary on the Vais'esikasūtras (along with some subsequent works there on) and a separate compendium of the Vais'esika tenets in the form of the Padarthadharmasamgraha. The necessity of writing such compendiums was often felt by later commentators on the Vais'esikasūtras also. Thus we find S'ankaramis'ra writing the Kanadarahasya along with his Vais'esikasūtropaskāra and Jayanārāyana adding a Samgraha to his Vivrti. The arrangement of topics in the Sūtras is clumsy and the literature

Cf. यथा गवाश्वमांसादीनां स्वत एवाछचित्वं तद्योगादन्येषाम्, तथेहापि तादात्म्यादन्त्यविरोषे<sup>षु</sup> स्वत एव प्रत्ययव्यावृत्तिः तद्योगात् परमाण्वादिष्विति । PDS, Ed. with the Vyomavata, p. 692.

(b) आधारेत्सादिना (TS, 841) अत्र प्रशस्तमते इत्तरमाशङ्कते । स ह्याह—ययप्येकः समवाय-स्तथ भि पञ्चपदार्थसङ्करो न भवति, आधाराधेयनियमात् । तथा हि द्रव्येष्वेव द्रव्यत्वम् , गुणेष्वेव गुगत्वम् , कर्मस्वेव कर्मत्वम् । × × × × इहोते समवायगिमित्तस्य प्रत्ययस्य सर्वत्राभिन्नाकारतया अन्वयदर्शनात् सर्वत्रैकः समवाय इति गम्यते । सत्यपि चैकत्वे द्रव्यत्वादिनिमित्तानां धियां प्रति-नियताधारावच्छेदेनोत्पत्तेः व्यतिरेकस्यान्वयलक्षणस्य दर्शनाद् द्रव्यत्वादि जातीनां व्यतिरेको विकायते । × × × × यथा हि कुण्डद्ध्रीः संयोगैकत्वेऽपि भवत्याश्रयाश्रयित्रतिनियमः, तथा द्रव्यत्वादीनां सम-वायैकत्वेऽपि व्यङ्गयव्यक्रताक्तमेदादाधाराधेयप्रतिनियम इति । TSP, p. 269.

Cf. यद्यप्येकः समवायः सर्वत्र स्वतन्त्रः, तथाप्याधाराधेयनियमोऽस्ति । कथम् १ द्रव्येष्वेव द्रव्यत्वम् , गुणेष्वेव गुगत्वम् , कर्मस्वेव कर्मत्वमिति । × × × × इहेति समवायनिमित्तस्य ज्ञान-स्यान्वयद्र्शनात् सर्वत्रेकः समवाय इति गम्यते । द्रव्यत्वादिनिमित्तानां व्यतिरेकद्र्शनात् पतिनियमो ज्ञायते । यथा हि दुण्डदध्नोः संयोगैकत्वे भवत्याश्रयाश्रयिभावनियमः, तथा द्रव्यत्वादीनामपि सम-वायेकत्वेऽपि व्यज्ञयव्यज्ञकशक्तिभेदादाश्राराधेयनियम इति । PDS, p. 697.

1.: Aptapariksa, p. 106; Hetubinduțikaloka, p. 393; Nyayaviniscayavivarana I, p. 418.

2. Tarkarahasyadīpikā, Bibl. Ind. p. 277; Syādvādamanjarī Ed. J. C. Jain, p. 29.

3. Vaišesikasūtropaskāra, Bibl Ind. pp. 28, 165, 204, 411.

4. Cf. Rajasekhara's Sub-commentary on the Nyayakandali Viz. Ed., Intro. p. 19.

#### Vais'eşikasūtra

on them grew bulky. Hence the crave for a compendium at the time of Prasastapada. This explains the popularity of the  $Pad\bar{a}rthadharmasamgraha$  which drove the earlier works on the  $S\bar{u}tras$  into oblivion. It will, indeed, be a miracle if any of the lost works prior to Prasastapada in date is ever discovered.

That Prasastapāda wrote a commentary on the Vais'esikasūtras is clearly attested by the Vais'esikasūtravyākhyā also. It shows that the Sūtri i  $\pii(\pi_{3}\pi_{4}i)$ :  $2^{i}q_{2}\pi_{4}i$   $4i\pi\pi_{3}\pi_{4}\pi_{4}$  VII. 1. 10. has been split up into two by Atreya and Pras'astapāda<sup>1</sup>. As the Padārthadharmasamgraha does not mention this sūtra some other work of this author commenting on these sūtras must have been referred to here.

S'rāyaska, mentioned in the Vis'alāmalavatī may be a Vais'esika author, because his view is referred to in connection with the examination of the definition of the direct perception as accepted by the Vais'esikas. But nothing about him or his work is known. It should be noted that the Tibetan writers sometimes distort the original Sanskrit tytles.

#### B. The Vais'esikasutrapatha

The above account shows that the Padarthadharmasamgraha belongs to the line through which the Vais'esika system flourished and though the work is not a direct commentary on the sutras it preserves the results of investigations spread over a long period.

Through the overwhelming popularity of the Padarthadharmasamgraha, all the important and ancient works of the Vais'esika system went out of use. Even the Sutras of Kanada receded to the back-ground. The Vais'esikas for long centuries were occupied with Pras'astapada's shorter work. It was studied in the Vais'esika seminaries and series of sub-commentries were written on it. It was, and is generally regarded as the Vais'esikabhasya<sup>2</sup> and

2. Cf. Vyomavatī, pp. 20 Ca, 462; Nyāyalīlāvatī NSP, pp. 23 & 31 & Citsukhī, Kāsī Ed., 1956 p. 515. etc. etc.

<sup>1.</sup> आत्रेय-प्रग्रस्तपादादयस्तु कारणगुणपूर्वकाः ष्टथिव्याम् इति स्त्रं कार्यप्रथिवीरूपादीनां कारण-गुणपूर्वकत्वप्रतिपादकम् । वह्रिसंयोग[ात् पाक] नाश्चेति स्त्रं तु परमाणुप्रथिवीरूपादीनां पाकजत्वप्रति-पादकमिति व्याचक्षते । Vais'esikadars'ana, Mithila Institute, p. 65.

#### Introduction

sometimes we find it referred to as a Sutra-work also.<sup>1</sup>

The  $S\overline{u}$  tras of Kanada possibly remained negleted for long. We hear of a Bharadvajavrtti on them. It may be identical with the Vrtti quoted by Candrananda<sup>2</sup> or by S'ankaramis'ra<sup>3</sup>. But we have no evidence to establish this identity. S'ankaramis'ra does not attach much importance to the Vriti before him as he is found to regret not to have any important commentary to depend upon<sup>4</sup>. It is also quite probable that the Vrtti quoted by S'ankar is different from that utilised by Candrananda. The last two chapters of an anonymous Vais'esikasūtravrtti written under the patronage of king Vallalasena (c. 1158-1178A D.) are extant in manuscripts. It seems to have been influenced by the Nyaya theories and no influence of ancient Vaisesika tradition is visible in it. Sankaramis'ra's U paskara is available in print for the last one hundred years. His  $S\overline{u}trap\overline{a}tha$  and interpretation were generally taken as authoritative. MM. Dr. Gopinatha Kaviraja and Pt.  $V_{1}raraghavacarya$  felt the necessity of a critical edition of the Vais'esikasūtras<sup>5</sup>. The materials available from various sources now point out that S'ankara does not always preserve the ancient Vais esika tradition and that his  $S\overline{u}trap\overline{a}tha$  is also defective. The work under consideration wonderfully agrees with the ancient Sūtrapātha as preserved in the Kanīdasūtranibandha of Bhattavādindra or to its Summary as published by the Mithila Institute.<sup>6</sup>

1. Cf. तिखद्रव्यवृत्तयोऽन्त्या विशेषाः (PDS, Viz. Series p. 13.) इति स्त्रम् and तत एवायुतसिद्धानाम् (PDS, Viz. Series p. 14.) इति सूत्रे। The second is called a sutra by Devabhadra also. Cf. Nyayavatarațippanaka, Ed. Dr. P. L. Vaidya, p. 1.

2. Candranandavrtti, IX. 18 (p. 69) & IX. 21 (p. 70).

3. Vais'eşikasūtropaskāra I.i. 2; I.ii. 3; I.ii. 6; III.i. 17; IV.i. 7; VI i. 5; IV.i. 12; VII.i. 3.

4. Cf. सूत्रमात्रावलम्बेन निरालम्बेऽपि गच्छतः । खे खेलवन्ममाप्यत्र साहसं सिद्धिमेष्यति । Ibid, p. 1.

5. (a) Sarasvatībhavana Studies, Vol. VII, p. 71. (b) Intro: Vais'esikodars'ana. p. 10.

6. Vais'eşikadars'ana with Vyākhyā, 1957, Cf. Bhattavādīndra as a Vais'eşika, JOI, Baroda, Vol. X. Candrananda's Sutrapatha further agrees with the ancient sutra readings available in the works of Uddyotakara, Mallavadin etc.

We propose to give below a few prominent instances showing (a) the agreement of Candrananda and Bhattavadindra and (b) their difference from S'ankaramis'ra's text.

(1) Candrānanda is one with the author of the Vyakhya in not accepting धर्मविशेषप्रस्तात.....1. i. 4 (S'ankara's version) as a sutra. It has not been accepted as such by any other authority prior to S'ankaramis'ra. Probably this has come to S'ankara from the *Padarthadharmasamgraha*.<sup>1</sup>

- (2) Candrananda and Bhattavadindra (कारणवतो • II. ii. 28) have कारणतो विकारात in II. ii. 34 and they are supported by Uddyotakara (Cf. Nyayavartika, Cal. Sans. Series, p. 228) It is now clear that अनित्यश्वायं and न चासिद्धं in II. ii. 28 & 29 have been introduced from some earlier commentary in S'ankara's sutra-text.

(3) अभूतममूतस्य is a part of III. i, 8 in the present text while it is an independent sutra in the Vyakhya (III. i. 16). The Syadvada-ratnakara (p. 532) accepts it as such though it is absent in the Upaskara-version.

(4) Another part of III. i, 8 i. e., कारणं कारणान्तरस्य is a separate sutra (III. 1. 12) in the Vyakhya. S'ankara does not recognise it.

(5) अद्रव्यवत्त्वात् परमाणावनुपल्लिभः (Candrananda's text, IV. i. 7) is absent in S'ankara's text. It is there in the Vyākhyā (IV. i. 6). Uddyotakara (Nyāyavārtika, Cal. Sans. Series, p. 490) and Kamalasīla (Tattvasangrahapañjikā, GOS, p. 41) also accept it as a Vais'esikasūtra.

(6) न चास्मर्युद्धिभ्यो लिङ्गमुषे: is a separate sutra (VI. i. 2) in the present text but it is absent in the Upaskara version. It has its counterpart in the Vyakhya (VI. i. 2) and has also been mentioned as a sutra in the Kiranavali (Baranasi Edn. p. 315) and the Nyayakandali (Viz. Series, p. 216) with some variation in readings.

1. Cf. द्रव्यगुणकर्मसामान्यविशेषसमवायानां षण्णां पदार्थानां साधर्म्यवैधर्म्यतत्त्वज्ञानं निःश्रेयसहेतुः। तचेश्वरचोदनाभिव्यक्ताद् धर्मादेव । *PDS*, Viz. Series, pp. 6 f. (7) The Padartheli ir musamyraha (p. 139, Viz. Series) and its Commentaries (Cf. Kandulī, Viz. Series p. 142; Kiranīvalī, Bārāņasī Ed. p. 221; & Vyomavatī, CSS, p. 486) agree with the present text to hold dau Hadlid Hidaru fatdara (X. 7) as a Vaisesikasūtra. S'ankara omits it. The Vyākhyā, available upto IX. i. only offers no help here. The anonymous Vrtti, mentioned before accepts it as a sūtra.

(8) But in one case (सामान्यविशेषेषु सामान्यविशेषाभावात् तत एव ज्ञानम् VIII. 5) we find Candrananda agreeing with the Upaskāra version (VIII. i. 5). Uddyotakara (Nyayavartika, Cal. Sans. Series, p. 668) and Jayarasi (Tattropaplavasimha, GOS, p. 7) accept it. The Vyakhya does not recognise it.

In a few cases, where Canrananda's sutra-text differs from that of S'ankara, the sutras are found actually present in the Vyakhya, though they could not be distinguished in the Mithila Institute Edition<sup>1</sup>.

In five cases the anouymons Bengal Vrti is found to support Candrananda's  $S\overline{u}rsp\overline{z}tha^2$ , though other authorities are of no help.

The above, when considered along with the agreement of the present sutra-text with that utilised by Mallavadin (See foot-notes.), will suffice to show that Candrananda's sutratradition is closer to the ancient Vais'esikasutrapatha.

But Candrananda's sutra-text also presents a difficult problem. He gives a number of  $sutras^3$  the authenticity of which is not

|                                    | $\gamma_{C}$ TT 11 $\rightarrow$ 62                |
|------------------------------------|----------------------------------------------------|
| (a) गुगलक्षणं चोक्तम् VII. i. 2. C | It. $V y \overline{a} k n y \overline{a}$ , p. 05. |

- (b) इदमेवंगुगमिदमेवंगुगमिति चोक्तम VII. i. 3. Cf. Ibid., p. 63.
- (c) प्रथिःयां रूपरसगन्धस्पर्शा अनित्या एव VII. i. 4. Cf. Ibid., p. 63.

(d) अग्निसंयोगाच VII. i. 5. Cf. Ibid., p. 63.

- (e) कारगकारणं च VIII. 4. Cf. Ibid., p. 75.
- (f) तथा द्रव्यगुण हमेमु कारणाविशेषात् VIII. 11. Cf. Ibid., p. 77.

2. Cf. Candrananda's text IX. 15; X. 1; X. 5; X. 6 and X. 19.

3. (a) तरिमन् इव्यं कर्म गुग इति संशय: II. ii. 25.

(b) अभावात् II. ii. 33.

Vais'esikasūtra

attested by any other source known to us. Minor disagreements in the readings have been shown in the foot-notes. In some cases more than one sutras of other sutra-texts form single units in Candrananda's version. Thus, I. i. 20 consists of two sutras, II. i. 24 of two and III. i. 8 of seven sutras.

The following comparative table will give a general idea with regard to the difference in the number of the sutras in the three main versions as found in the Upaskara, the Vyakhyaand the Vrtti of Candrananda:

| Chapter       | Upaskāra | Vyākhyā <sup>1</sup> | Vrtti             |
|---------------|----------|----------------------|-------------------|
| I             | 31+17=48 | 31+16=47             | 29+18=47          |
| II            | 31+37=68 | 32+37=69             | 28+43= <b>7</b> 1 |
| III           | 19+21=40 | 21+14=35             | 14+17=31          |
| $\mathbf{IV}$ | 13+11=24 | 12+10=22             | 14+19=23          |
| V             | 18+26=44 | 16+24=40             | 18+28=46          |
| VI            | 16+16=32 | 14 + 18 = 32         | 18+19=37          |
| VII           | 25+28=53 | 27+28=55             | 32+31=63          |
| VIII          | 11+ 6=17 | 12+ 5=17             | 17                |
| IX            | 15+13=28 | 7+ 0= 7              | 28                |
| X             | 9+ 7=16  | 0                    | 21                |

One thing more should be noted in connection with the  $S\overline{u}$ tra-text of Candrananda. In all other editions and commentaries, the *Vais'esikasutras* have been divided into ten chapters.

- (c) संख्याभावात् II. ii. 39.
- (d) तद्विशेषेणादृष्टकारितम् V. ii. 4.
- (e) गुणान्तरप्रादुर्भावात् VII. i. 6.
- (f) अगुणवतो द्रव्यस्य गुणारम्भात् कर्मगुणा अगुणाः VII. i. 12.
- (g) तयोर्नित्यानित्यत्वे तेजसो रूपस्पर्शाभ्यां व्याख्याते VII. ii. 2.
- (h) निष्पत्तिश्व VII. ii. 3.
- (i) दृष्टत्वादहेतुप्रत्ययः VII. ii. 21.
- (j) तथा प्रत्ययाभावः VII. ii. 22.
- (k) संबन्धसंबन्धादिति चेत् सन्देह: VII. ii. 23.
- (1) नास्त्यन्यश्वन्द्रमा इति चन्द्रमसि प्रतिषेधः IX. 11.
  - (m) सदसतोवैंधम्यात् कार्ये सदसता न IX. 12.

1. The table gives the numbers according to the printed text.

Each chapter again is split up into two daily lessons ( $\overline{A}hnikas$ ). But Candrananda presents a unique departure. In his text, Chapters I-VII have two  $\overline{A}hnikas$  each while Chapters VIII-X show no such division. This cannot be a mere scribal error. The Sarvadars'anasamgraha attributed to Madhavacarya also seems to give a similar indication. Its table of contents of the Aulakyadars'ana gives the subject-matter of the first seven Chapters with specific mention of two  $\overline{A}hnikas$  in each case. In the last three Chapters, it is silent about mentioning the  $\overline{A}hnikas^1$ . The last two Chapters of the anonymous Vrticonsulted by us also do not refer to  $\overline{A}hnikas$  and support Candrananda in this respect. It may now be concluded that Candrananda followed a tradition which did not divide the last three Chapters into  $\overline{A}hnikas$ .

#### C. The Exceptical Problem

We have just shown that the concise and systematic Padarthadharmasamgraha of Pras'astapada attracted the scholars and the older works based on the Sutras were neglected. It preserved the traditional Vais'esika tenets, but exerted a very bad influence upon the  $S_{\overline{u}}$  tras which were not studied with the attention they deserved. The only feeble link between the old sutratradition and the modern commentators seems to be supplied by the Vrtti or Vrttis utilised by Candrananda and S'ankara. But S'ankara attaches little importance to the Vrtti before him as he says that 'he had the  $s\overline{u}tras$  alone in his hand' (Sutramatravalambena) when he wrote the U paskara. As the modern commentators had no regular commentary on these  $S_{\overline{u}tras}$  before them, they had to depend mostly upon their knowledge of other systems of Indian philosophy in order to give some interpretation to the Vais'esikasūtras.

Thus S'ankaramis'ra in the Upaskāra and his followers, 1. आह्विकद्वयात्मके प्रथमाध्याये...आह्विकद्वययुक्ते दितीयाध्याये... आह्विकद्वययुक्ते तृतीयाध्याये... आह्विकद्वययुक्ते चतुर्थाध्याये...आह्विद्वयवति पत्वमे...आह्विकद्वयशालिनि षष्टे...तथाविधे सप्तमे...प्रथमे

...द्वितीये...। अष्टमे निर्विंकल्पकसविकल्पकप्रत्यक्षप्रमाणचिन्तनम् । नवमे बुद्धिविशेषप्रतिपादनम् । द्शमेऽनुमानमेदप्रतिपादनम् । Sarvadars'anasamgraha, BORI, p. 211-2.

#### Vais'esikasūtra

Jayanārāyaņa Tarkapancānana and Pancānana Tarkaratna in the Vivrti and the Upaskārapariskāra respectively show marked influence of the Neo-logical system. Candrakānta Tarkālankāra gives it an advaitic interpretation in his 'Bhāsya.' The Bhāradvajanrttihhāsya of Gangādhara Vaidya shows the influence of Sāmkhya, Vaidyakt etc. The traditional interpretation of the Vaisesikadars'ana is, therefore, partly vitiated. Here also the Vyākhyā and the Vrtti of Candrānanda are of immense help. Their interpretations are often supported by ancient sources including the Jaina and Buddhist texts. Candrānanda shows close acquaintance with the Padārthadharmasamgraha of Pras'astapāda and is singularly free from non-Vais'esika bias.

#### The Commentator

As regards the author of the commentary we know very little. The concluding verse shows that his name was Candrananda and that he was a source of delight to the learned. A study of the commentary substanciates his claim. He was well-versed in various sastras including the Vedic texts and the Puranus from which he is found to quote. Among the philosophical works, our author once quotes a passage from the Nyayavartika of Uddyotakara (p. 29). It may incidentally be remarked here that the Nyayavartika preserves some ancient views of the Vais'esikas including fragmentary explanations of a few Vais'esikasūtras<sup>1</sup>. We have already noted that one Vais'esikasūtravrtti also was known to Candrananda. One Vais'esikasūtravrtti has been utilised by S'ankaramis'ra also. Candrānanda must have been different from the author of this Vrtti as none of the fragments preserved by S'ankaramis'ra occurs in the work presented here.

Candrānanda does not show any knowledge of neo-logical speculations. This may either be due to his ancient date prior to the flourish of the neo-logical school of Mithila or to his belonging to a part of the country which remained uninfluenced by neo-logic even after its growth. The former alternative seems to be probable.

1. Vide Uddyotakara as a Vaisesika-Proceedings and Transactions, AIOC, Bombay Session, 1949, pp. 326-334. Bhattavadındra was a southerner but as a commentator of the *Kiranavalı* he belongs to the Maithila school and Udayana's influence is visible in the Vyakhya also. But Candrananda gives no such clue to fix up his affiliation, date or birth-place.

The Commentary is lucid. It explains all the sutras and does not enter into intricacies introduced by other commentators of the Sutras. Thus he passes over the minute discussions on dvitva, pakajotpatti, vibhagajavibhaga etc., a knowledge of which is essential for a Vaisesika scholar even to-day.

Candrananda's Vrtti did not receive the circulation, it deserves and we find no mention of him in later Vais'esika literature. Conclusion

The present volume will be a valuable addition to the too few works on the Vaisesika system available in print. The learned editor spared no pains to make it useful by adding learned foot-notes and a number of important appendices including portions of ancient texts restored from Tibetan, while he was under a serious handicap like the bereavement at the sad demise of his revered father and Gurudeva (in the worldly and spiritual lives respectively), His Holiness Muniraja S'RI BHUVANAVIJAYAJI MAH $\overline{A}R\overline{A}JA$  at the famous Jaina Tirtha (holy place) of S'rī S'ankhes'vara  $P\overline{A}RS'VAN\overline{A}THA$  (Gujrat) on 16th February, 1959. The learned editor derived constant and earnest help in all his actvities from his Gurudeva. It was at the instance of the late Muniraja that the learned editor took up this onerous task ( in 1957 ), the accomplishment where of has also been possible through his profound grace and active help. May His blessings from heaven give the editor more strength in his endeavour to propagate the lost treasures of the S'astras.

Mithila Institute

Anantalal Thakur Buddhapūrņimā, 1961

Darbhanga

(Bihar)



an an an an Araba an Araba an Araba. An an Araba an Araba an Araba an Araba

and the second sec

# ॥ ॐ अर्ह॥

चन्द्रानन्दविरचितया प्राचीनया वृत्त्या समलङ्कृतं

# कणादप्रणीतं

शाषकर

प्रथमस्याध्यायस्य प्रथममाह्विकम् ।

अथातो धर्मं व्याख्यास्यामः । १ । १ । १ ।

कस्यचिद् ब्राह्मणस्य वेदाभ्यासवशेन व्यपगतकल्मषस्येदं वेदवाक्यं प्रतिवभौ "अशरीरं वाव सन्तं पियाप्रिये न स्पृशतः" [ छान्दोग्योप० ८ । १२ । १ ] इति । तत इदं वाक्यमालोच्य कणभक्षमाजगाम । ततोऽभ्युवाच-भगवन् ! अनेन वाक्येन अपदृतशरीरस्य क्षेमसाधनता कथ्यते, तदुच्यताम् - क उपाय इति । ततो मुनिरभ्यु- 5 वाच - धर्म इति । ततो जगाद ब्राह्मणः - को धर्मः, कथं लक्षणः कान्यस्य साधनानि, किम्प्रयोजैनः, कांश्च प्रस्युपकरोतीति । अत एभ्यः प्रक्षेभ्योऽनन्तरं धर्मव्याख्यान-प्रतिज्ञायाम् 'अथ'शब्द आनन्तुँर्यमभिधत्ते । 'अतः'शब्दोऽपि वैराग्यप्रज्ञाकथा-परिपाकादिकां शिष्यगुणसम्पदं द्देतुत्वेनापदिशति, यत्मादयं शिष्यो गुणसम्पदा यक्तस्ततोऽस्मै प्रक्षेभ्योऽनन्तरं धर्मे व्याख्यास्यामः ।

को धर्म इत्याह----

यतोऽभ्युदयनिःश्रेयससिद्धिः स धर्मः ।१।१।२।

१ व्यपहत° O. । २ °जनं P. । ३ °न्तर्य(या?)र्थमभि° O. । ४ °नोपदि° P. ।

10

# चन्द्रानन्दविरचितवृत्त्यळङ्कृते वैशेषिकस्तूत्रे

यागदेवतापूजादिकियाणामाज्यपुष्पादिनिर्वर्त्यानां तदैव विनष्टत्वादुत्तरकारूं फरु-दानाशक्तेर्यस्माद्धतोरभ्युदयनिःश्रेयसे भवतः स धर्म इति बोद्धव्यः । अभ्युदयो ब्रह्मादि-लोकेष्विष्टशरीरपात्तिरनर्थोपरमश्च । निःश्रेयसमध्यात्मनो वैशेषिकगुणाभावरूपो मोक्षः । छत एवंल्रक्षणो धर्मी ज्ञायत इति चेत्, आम्नायात् । तस्य प्रामाण्यं 5 कथमित्याह—

## तद्वचनादाम्नायप्रामाण्यम् । १ । १ । ३ ।

तदिति हिरण्यगर्भपरामर्शः, हिरण्यं रेतोऽस्येति इत्वा भगवान् महेश्वर एवोच्यते । आन्नेनोक्तत्वस्य सत्यताव्यान्तत्वादिहान्तेन हिरण्यगर्भेणोक्तत्वादाग्नायस्य प्रामाण्यं साध्यते । ईश्वरश्च साधितस्तनुसुननादीनां कार्यतया घटादिवद् बुद्धि-10 मर्त्कर्तृकत्वानुमानेन ।

उक्तं धर्मस्वरूपं तल्लक्षणं च । साधनान्यस्येदानीं द्रैव्यगुणकर्माणि वक्ष्यामः । तत्र

ष्टथिव्यापस्तेजो वायुराकाद्रां कालो दिगात्मा मन इति द्रव्याणि । १ । १ । ४ ।

द्रव्यत्वाभिसम्बन्धाद् द्रव्याणि । \*प्टॅंथिवीत्वाभिसम्बन्धात् प्टथिवी । ऍवम-15 बादिसंज्ञा । 'नवैव द्रव्याणि,\* नाधिकानि ' इत्येवमर्थम् 'इत्ति 'शब्दः ।

एवमुद्दिष्ट।नि द्रव्याणि । के पुनर्गुणा इत्याह----

रूप रस गन्ध-स्पर्शाः सङ्ख्वाः परिमाणानि पृथक्त्वं संघोग विभागौ परत्वापरत्वे बुद्धयः सुखदुःखे इच्छाद्वेषौ प्रयत्नश्च गुणाः ११११५।

20 एते सप्तदश कण्ठोक्ता रूपादयो गुणाः 'च 'शब्दसमुचिताश्च गुरुत्व द्ववत्व-स्नेह संस्कार-धर्माधर्म शब्दा गृह्यन्ते । एते यथावसरमुत्तरत्र वक्ष्यन्ते ।

कानि पुनः कर्माणीत्याह—

उत्क्षेपणमंवक्षेपणमाकुञ्चनं प्रसारणं गमनमिति कर्माणि। १।१।६।

25 १ लोकेषु चेष्ट<sup>®</sup> O. । २ श्रीभग<sup>®</sup> O. । ३ द्रव्याणि वक्ष्यामः P. । ८ \* \* एतचिह्रान्तर्गतः पाठः P मध्ये नास्ति । ५ एवं एवमबादिसंज्ञा O. । ६ <sup>°</sup>मर्थ इतिशब्दः P. । ७ सङ्घ्रथा O. P. सुक्ति ४० १८ प्रयत्नाश्च O. उ. सुक्ति ४० १९ <sup>°</sup>मपक्षे O. । रतान्येव पञ्च कर्माणि द्रष्टव्यानि । 'गमन 'यहणाद् अमणरेचनादीनां महणम् । एवमुद्दिष्टानि द्रव्यगुणकर्माणि । तदनुषज्ञात् सामान्य-विशेष-समवाया अपि वक्ष्यन्ते । एवं षण्णां पदार्थानां साधर्म्यवैधर्म्यपरिज्ञानं विषयदोषदर्शनद्वारेण वैराग्योत्पत्तौ सत्यां निःश्रेयसे साध्ये धर्महेतुः । अभ्युदये साध्ये धर्महेतुत्वं पुनरमीषां 'समे यजेत' [] इति पृथिव्याः, 'अधोऽम्बूनि नयति' [] इत्यादि 5 यथास्वमन्येषां द्रव्याणाम् । गुणानां तु 'कृष्णमारुमेत' [] इत्यादि । कर्मणां तु 'त्रीहीनवहन्ति' [] इत्यादि ।

विंज्ञातसाधर्म्यवैधर्म्याणां च द्रव्यादीन।मभ्युदयनिःश्रेयसहेतुःवात् साधर्म्यं तावत् कथयति—

सदनित्यं द्रव्यवत् कार्यं कारणं सामान्यविद्रोषवदिति द्रव्य- 10 गुणकर्मणामविद्रोषः । १ । १ । ७ ।

'सद् द्रव्यं सन् गुणः सत् कर्म ' इति सत्ता त्रयाणामविशेषः । तथैवानिस्यत्त-मन्यत्राकाशादिभ्यः । द्रव्यवदिति समवायिकारणवत्त्वमविशेषः परमाण्वाकाशादिवर्जम् । कार्यत्वमभूत्वा भवनं तथैवाविशेषोऽन्यत्र नित्यद्रव्येभ्यः । कारणत्वं कार्यजनकत्वं त्रयाणामविशेषः, क्षित्यादीनि द्रव्यगुणकर्मणां समवायिकारणम्, आकाशादीनि गुणा 15 नाम्, मनोऽन्त्यावयविद्रव्ये गुणकर्मणाम् । गुणास्तु रूप-रस-गन्धानुष्णस्पर्श-सङ्ख्या-परिमाणेकप्रथक्त्व-स्नेह शब्दा असमवायिकारणम्, बुद्धि-सुख-दुःखेच्छा-द्वेष प्रयत्न-घर्माधर्म-भावना निमित्तकारणम्, संयोग विभागौष्ण्यगुरुत्व-द्रवत्त-वेगा उभयथा कारणम् । परत्वापरत्व-द्वित्त्व-द्विप्रथक्त्व-पारिमाण्डल्यादयोऽकारणम् । कर्माणि संयोग विभागेषु असमवायिकारणम् । सामान्यानि च तानि द्रव्यत्वादीनि विशेषाश्च त इति 20 सामान्यविशेषाः, तद्वत्ता त्रयाणामविशेषः ।

त्रँयाणामेकत्वे प्राप्ते वैधर्म्यमुच्यते । तथाहि---

# द्रव्याणि द्रव्यान्तरमारभन्ते । १ । १ । ८ ।

द्रव्ये च द्रव्याणि चेति विग्रहादेकमनारम्भकम् । समवायिकारणानि द्रव्याणि

१ अपोंबूनि P. । २ निर्ज्ञातसा° O. । ३ °न्यत्र हि नित्य° O. । ४ त्रयाणामेकत्वप्राप्तेः 25 साधर्म्यमुच्यते तथाहि O. ।

R

# चन्द्रानन्दविरचितवृत्त्यलङ्ग्ते वैशेषिकसूत्रे

स्वारमव्यतिरिक्तं कार्यद्रव्यमारभन्ते । आकाशाद्यन्त्य।वयविद्रव्याणि तु द्रव्यं नारभन्ते, तुल्यजातीयानां मूर्तिक्रियारूप।दिमतां द्वयोर्वद्वनां वा कारणानां कार्यारम्भकत्वात् । न चैवंविध न्याक्राशादीनि । मनसोऽत्पर्शवत्त्वाद् द्रव्याकारणत्वमन्त्यावयविद्रव्याणां चादृष्टत्वात् ।

# गुणाश्च गुणान्तरम् । १ । १ । ९ ।

गुगौ च गुणाश्चेति पूर्ववत् । यथा तन्तुरूपादयः स्वाश्रयसमवेते पटद्रव्ये रूपादि-गुणानात्मव्यतिरिक्तानारभन्ते ।

# कर्म कर्मसाध्यं न विद्यते । १ । १ । १० ।

न कर्मणा कर्म जन्यते, कर्मणामुपरमदर्शनात् । कर्मारभ्मे हि कर्मणां निष्कर्मणो 10 द्रव्यस्यानुपैरूम्भः स्यात् । एवं च कानिचिद् द्रव्याण्यारम्भकाणि, कानिचिन्नैव । गुणाः केचित् कारणम्, केचिन्नैव । कर्माणि नैव कर्मकारणमित्येतद् वैधर्म्यम् ।

वैधम्यन्तिरमाह----

# कार्याविरोधि द्रव्यं कारणाविरोधि च । १ । १ । ११ ।

विनाशो विरोधः प्रतिबन्धः, कचिद् द्वैव्यादिना कार्येण कारणद्वव्यं समवाय्य-15 समवायिकारणाभ्यां च न विरुध्यते । तथाहि-अङ्गुलिद्वव्यं कार्यं द्वयङ्गुलं जनयिष्यत् तदर्थेन कर्मणा तत्कृतेन संयोगेन ततो जातेन द्वयङ्गुलेन न विरुध्यते नापि समवाय्य-समवायिकारणाभ्यां पेर्व तत्संयोगाभ्यां वा, मनोऽन्त्यावयविद्वव्याणि गुणकर्मभिः कार्यैः, आकाशादीनि गुणैः, नित्यत्वादेषां न कारणविरोधः ।

## उभयथा गुणः । १ । १ । १२ ।

20 कार्यकारणोभयानुभयैरविरोधी विरोधी च । परम णुद्ध्यणुँ काद्यन्त्यावयविद्रव्येषु रूपादयः कार्योभयकारणैरविरोधिनो यथासम्भवम् । रूप रस गन्ध-स्पर्शा अकार्यकारण-मूता अविरोधिनः परस्परेण । विरोधिन आद्यमध्यान्त्यश्च इताः कार्योभयकारणैः, अदृष्टः कार्येण, स्पर्शवद्भव्य वद्रव्या वेगप्रयत्नो, संयोगविभागौ सुखदुःखे इच्छाद्वेषौ परस्परतो-

१ आकाशान्त्यावय<sup>°</sup> O । २ <sup>८</sup>पलम्भात् । एवं कानिचिद् P. । ३ द्रव्यादिकार्येग O । 25 **४** <sup>°</sup>ण भ्यां न विरुष्यते O । ५ पूर्ववत्संयो<sup>°</sup> O. । ६ <sup>°</sup>णुकान्त्यावय<sup>°</sup> O । ७ कार्योभयकारणैर्विरो-घिनः O. । कारणैरविरोधिनः P. ।

8

#### प्रथमस्याध्यायस्य प्रथममाहिकम् ।

ऽकार्यकारणभूतौ विरुध्येते, ज्ञानं संस्कारसन्तानप्रतिपक्षैः, संस्कारो ज्ञानमददुःखादिभि-रिति यथासम्भवमेतद् द्रष्टव्यम् ।

### कार्यविरोधि कर्म । १ । १ । १३ ।

संयोग-विभाग-संस्काराणां कार्याणां मध्यात् संयोगेनैव कर्म विरुध्यते, न विभाग-संस्कारे।भ्यां संयोगानुत्पत्तिप्रसङ्गात् ।

वैधर्म्यान्तरमपि---

# कियावद् गुणवत् समवायिकारणमिति द्रव्यलक्षणम् । १ । १ । १४ ।

उत्क्षे पणादिकं कर्म किया यथासम्मवं यस्मिन् यैरसमवायेन वर्तते तत् कियावत् अन्यत्राकाशकारुदिगात्मभ्यः । गुणा रूपादयो यत्र यथासम्मवं वर्तन्ते तद् गुणवत् । अयुतसिद्धानामाधार्याधारभूतानाम् 'इह' इति यत्तः [स] समवायः, स यस्यास्ति तत् 10 समवायि, कारणं च तदेव, समवायिनो वा कार्यस्य कारणम् । तत्र क्षित्यादीनि त्रयाणां द्रव्यगुणकर्मणां समवायिकारणम्, आकाशादीनि गुणानाम्, मनोऽन्त्यावयविद्रव्ये गुणकर्मणाम् ।

द्रव्याश्रयी अगुणवान् संयोगविभागेष्वकारणमनपेक्ष इति गुणलक्षणम् । १ । १ । १५ ।

द्रव्यमाश्रयतीति द्रव्याश्रयी, अगुणवान् निर्गुणः, संयोगविभागेष्वकारणमनपेक्ष इति सैंपिक्षः कारणम् । तथाहि-अङ्गुल्योराकाशसंयोगो द्व्यङ्गुलाकाशसंयोगे कर्त्तव्ये द्व्यङ्गुलोत्पत्तिमपेक्षते, अङ्गुल्योः परस्परविभागो द्व्यङ्गुलाकाशविभागं प्रति कार्यविनाशम पेक्षते, एवं संयोगविभागलक्षण एव गुणः संयोगविभागेषु सांपेक्षः कारणम् ।

एकद्रव्यमगुणं संयोगविभागेष्वनपेक्षं कारणमिति कर्म- 20 लक्षणम् । १ । १ । १६ ।

एकमस्य कर्मणो द्रव्यमाश्रयः, न द्वे, एकमेव वा द्रव्ये वर्तत इत्येकद्रव्यम् । नास्य गुणाः सन्तीत्यगुणम् । संयोगविभागेषु कार्येषु स्वस्याश्रयस्यान्यतो विभज्या-श्रयान्तरेण संयोजनादुत्पाद्यविनात्र्यानपेक्षया संयोगविभागेष्वनपेक्षं कारणमिति ।

वैधम्यान्तरमपि----

१ °राभ्यामनुत्पत्ति° O. I २ अत्र 'यत्' अनावश्यकं भाति । ३ सापेक्षकारणम् P. I ४ सापेक्षकारणम् O.I

15

25

لع

### चन्द्रानन्दविरचितदृत्यलङ्कृते वैशेषिकस्तूत्रे

### द्रव्यगुणकर्मणां द्रव्यं कारणं सामान्यम् । १ । १ । १७।

'सामान्य 'श्रब्दः समानपर्यायः । क्षित्यादीनि त्रयाणां कारणं समानम् । आकाशा-दीनां केवल्रगुणकारणत्वेऽपि एकैकस्यानेकगुणत्वादाकाशादीनि समानं गुणेषु कारणम्, मनोऽन्त्यावयविद्रव्ये गुणकर्मणाम् ।

#### 5

#### तथा गुणः । १ । १ । १८ ।

'संयोगानां द्रव्यम्' [१।१।२५] इति 'अग्निसंयोगाद् गुणान्तरपादुर्भावात्' [७।१।५,६] इति 'आत्मसंयोगप्रयत्नाभ्यां हस्ते कर्भ' [५।१।१] इति वाक्येभ्यः संयोग एव द्रव्यगुणकर्मणां समानं कारणं नान्यो गुगः। तथाहि-तू छ-पिण्डस्य वेगवता तू छेन संयोगात् कर्म, द्वितू छकद्रव्यम्, तत्र च परिमाणं महदुत्पद्य ते-10 ऽन्ये गुणा यथायोगम् ।

### संयोगविभागानां कर्म । १ । १ । १९ ।

स्वाश्रयमन्यतो विभज्य आश्रयान्तरेण संयोजयति अतः संयोगविभागानां समानं कारणं कर्म ।

### न द्रव्याणां व्यतिरेकात् । १ । १ । २० ।

15 यदि खछ द्रव्यस्य कारणं कर्म भवेत् तथा सति क़त्वापि संयोगं न निवर्तेत, निवृत्ते तु कर्मणि केवलस्य संयोगस्योपल्लम्भात् मन्यामहे 'न द्रव्यकारणं कर्म '।

# गुणवैधम्यांत्र कर्मणाम् । १ । १ । २१ ।

गुरुत्वद्रवत्वनोदनाभिघातसंयुक्तसंयोगाः स्वाश्रये पराश्रये च कर्मकारणम्, प्रयत्नादृष्टौ तु पराश्रय एव । तत्र तावत् कर्म [न] स्वाश्रये कर्मकारणम्, निष्किय-20 द्रव्यानुपछब्धिप्रसङ्गात् । नापि पराश्रये, तत्संयोगेनैव निवर्तितत्वात् । तस्मादेत्तैः कर्म-कारणैर्गुणैर्वैधर्म्यान्न कर्म कर्मकारणम् ।

अपरं वैधर्म्यम्----

# द्रव्याणां द्रव्यं कार्यं सामान्यम् । १ । १ । २२ ।

सजातीयानां द्वयोर्बहूनां वा द्रव्याणां द्रव्यं तन्तूनामिव पटः समानं कार्यम् । द्वित्वप्रभृतयश्च सङ्ख्याः पृथक्त्वं संयोगविभागाश्च । १ । १ । २३ ।

१ निवृते कर्मणि O. ।

द्वयोर्द्वव्ययोर्द्वित्वं सामान्यं कार्यम् , त्रयाणां त्रित्वमित्यादि । तथैव द्विप्टथक्त्वादि । ध्योर्द्वव्ययोः संयुज्यमानयोः संयोगो विभज्यमानयोर्विभागः । एषामनेकाश्रितत्वात् तमानत्वम् ।

असमवायात् सामान्यं कर्भ कार्यं न विद्यते । १ । १ । २४ । अनेकस्मिन् द्रव्ये एकस्य कर्मणः समवायनिषेघाद् न द्रव्याणां द्विबहूनां कर्म 5 समानं कार्यमस्ति ।

संयोगानां द्रव्यम् । १ । १ । २५ ।

द्वयोर्वहूनां वा असमवायिकारणानां संयोगानां द्रव्यं समानं कार्यम्, तन्तु-संयोगानामिव पटः ।

रूपाणां रूपम् । १ । १ । २६ ।

द्वयोर्बहूनां वा कारणरूपाणां कार्यद्रव्याश्रितं रूपं समानं कार्यं यथा घटरूपं कपाल्हरूपाणाम् , एवं रसादीनाम् ।

गुइत्वप्रयत्नसंयोगानामुत्क्षेपणम् । १ । १ । २७ ।

आदित्यरइमीनामगुरुत्वात् पर्वते तथाभूतमयत्नाभावात् छोष्टस्य च इस्तेनासंयुक्त-त्वादनुत्क्षेपैणमिति गुरुत्वादीनामुत्क्षेपणं समानं कार्यम् ।

संयोगविभागाः कर्मणाम् । १ । १ । २८ ।

उभयकर्मजा ये संयोगा विभागाश्च ते कर्मणां समानं कार्यम् ।

कारणसामान्ये द्रव्यकर्मणां कर्माकारणमुक्तमिति। १। १। २९।

यस्मिन् प्रकरणे द्रव्यादीनां कारणं समानं वर्णितं तस्मिन् कारणसामान्ये द्रव्य-कर्मणां यतः कर्माकारणमुक्तमतस्तान्यप्यस्य कार्यं सामान्यं न भवन्तीति । एवं नाना 20 द्रव्यगुणकर्माणीति सिद्धम् ।

॥ प्रथमस्याध्यायस्याद्यमाह्निकम् ॥

१ °पणे सति गुरुत्वा $^\circ$  O. । २ °मुक्तम् । प्रथमस्य प्रथममाहिकम्  $\mathrm{PS.}$  ।

10

15

G

# प्रथमस्याध्यायस्य द्वितीयमाह्निकम् ।

कारणाभावात् कार्याभावः । १ । २ । १ ।

कार्यकारण शब्दौ पूर्वमुक्तौ तनिरूपणार्थमाह । यस्यामावात् तन्त्वादेः समवायि-कारणस्य तत्संथोगानां वा असमवायिकारणानां कार्यद्रव्यं न जायते पटादि विनाशे वा 5 विनश्यति तत् कारणम् , अन्यत् कार्यम् ।

न तुःकार्याभावात् कारणाभावः । १। २। २।

न पुनः पटादेरनुत्पत्तौ द्रव्यस्य तन्तूनां तत्संयोगानां वाऽनुत्पत्तिः ।

उक्ता आनुषक्तिकाः सामान्यादेयस्तयः पदार्थाः, तत्र सामान्यं कथयति----

सामान्यं विशेष इति बुद्ध्यपेक्षम् । १ । २ । ३ ।

10 भिन्नेषु पिण्डेब्वनुवर्तमानां 'गौगौंः' इति बुद्धिमपेक्ष्य एभ्य एव च परस्परतो व्यावर्तमानाम् 'अयमस्मादन्यः' इति तदनुवृत्तिबुद्धचपेक्षं सामान्यं व्यावृत्तिबुद्धचपेक्षो विशेष इति ।

भावः सामान्यमेव।१।२।४।

भावः सत्ता सामान्यमेव, त्रिष्वपि द्रव्यादिष्वनुवर्त्तमानत्वात् , न विद्येषः ।

15 द्रव्यत्वं गुणत्वं कर्मत्वं च सामान्यानि विद्योषाश्च । १ । २ । ५ । क्षित्यादिषु यतो 'द्रव्यं द्रव्यम्' इत्यनुद्वेत्तिबुद्धिः, रूगदिषु च 'गुणो गुणः' इति उत्क्षेपणादिषु 'कर्म कर्मे' इति तानि द्रव्यत्वगुणत्वकर्मत्वानि सामान्यानि, परस्परतश्च व्याद्वैत्तेविंदेोषाः ।

# अन्यच्रान्त्येभ्यो विशेषेभ्यः । १ । २ । ६ ।

20 नित्यद्रव्येषु परमाण्वाकाशादिषु समवायेन वर्तमानास्तुल्याक्वतिगुणेषु 'अयमन्यो-ऽयमन्यः' इत्यत्यन्तव्यावृत्तिबुद्धिहेतवस्तद्दर्शिनां विशेषकत्वाद् विशेषाः । एवं विशेषा व्याख्याताः ।

१ उक्ता अनुष° P.। दृश्यतां प्रुः ३ पं॰ २। २ <sup>°</sup>दयः पदार्थाः O. I ३ <sup>°</sup>मानानां O. I ४ <sup>°</sup>मानाना<sup>°</sup> P.। <sup>°</sup>मानना<sup>°</sup> O. I ५ <sup>°</sup>वृत्तबुद्धिः P. I ६ व्यावृत्तेश्च विशेषाः O. I सत्ता तु

सैदिति यतो द्रव्यगुणकर्मसु । १ । २ । ७ । भिन्नेषु द्रव्यादिषु त्रिषु यतो जायते 'सैत् सत्' इति बुद्धिः सा सत्ता । आश्रयविनाशादस्या विनाश इति चेत्, न, यतः

द्रैव्यगुणकर्भभयोऽर्थान्तरं सत्ता । १ । २ । ८ । 5 यस्माद् द्रव्यादिभ्यो व्यतिरिक्ता सत्ता तस्मान्न द्रव्यादिविनाद्ये सत्ता विनइयतीति । द्रव्यादिव्यतिरेके युक्तिः—

#### **एँ कद्रव्यवत्त्वाज्ञ द्रव्यम् । १ । २** । ९ ।

परमाण्वाकाशादिद्ववैयमद्रव्यं कारणद्रव्याभावात् , अनेकद्वेव्यं वा घटादि समवायि-कारणद्रव्ययुक्तत्वात् , सत्ता पुनः प्रस्येकं परिसम स्या वर्त्तमाना एकद्रव्यवत्त्वात्र द्रव्यम् । 10

गुणकर्मसु च भावाझ कर्म न गुणः । १ । २ । १० ।

गुणानां गुणेब्ववृत्तेः कर्मधु च कर्मणाम्, गुणेषु कर्मधु च सत्ताया वर्त्तमानत्वाझ गुणकर्मणी सत्ता।

#### सामान्यविद्योषाभावाच । १ । २ । ११ ।

यदि सत्ता द्रव्यादीनामन्यतमा स्यात् एवं द्रव्यादिष्वित्र सत्तायार्मंपि द्रव्यत्वादयः 15 सामान्यविशेषा वर्तेरन् । न चैत्रम् । तस्मान्न सत्ता द्रव्यगुणक्रर्माणि ।

#### एकद्र्व्यवत्त्वेन द्र्व्यत्वमुक्तम् । १ । २ । १२ |

यथा प्रतिद्रव्यं साकल्येन वर्तमानत्त्रान्न द्रव्यं सत्ता तथैकद्रव्यवत्त्वान्न द्रव्यं द्रव्यत्वम् ।

#### सामान्यविशेषाभावेन च । १ । २ । १३ ।

 $\mathbf{20}$ 

Q

#### द्वव्यादिष्विव द्वव्यरवादीनां मध्यात् कश्चित् सामान्यविशेषो द्वव्यरवे वर्तेत यदि

१ " सदिति यतो द्रव्यगुणकर्मसु द्रव्यगुणकर्मभ्योऽर्थान्तरं सा सत्ता "—नयचकव्वत्ति. १० ६। सदिति यतो (सन् यतो-मि.) द्रव्यगुणकर्मसु सा सत्ता। द्रव्यगुणकर्मभ्योऽर्थान्तरं सत्ता मि. उ.। २ ययात्सदिति बुद्धिः O.। ३ न द्रव्यमेकद्रव्यवत्त्वात् PS । एकद्रव्यवृत्तित्वाच द्रव्यम् मि. । ४ द्रव्यं सद्द्रव्यमद्रव्यं O. । ५ द्रव्यं यदि घटादि O । ६ भपि द्रव्यादयः O। भपि 25 सत्यत्वादयः P.। ७ द्रव्यवदुक्तम् O. । ८ द्रव्यादि द्रव्यादिष्ठित्र O. ।



# १० चन्द्रानन्दविरचितवृत्त्यलङ्कृते वैशेषिकसूत्रे ।

[ द्रव्यत्वं ] द्रव्यं गुणः कर्म वा स्यात् । तस्मान्न द्रव्यादीनि द्रव्यत्वम् ।

गुणे भावाद् गुणत्वमुक्तम् । १ । २ । १४ ।

गुणेषु गुणानामवृत्तेः, गुणत्वं च गुणेषु वर्तते, तस्मान्न गुणः ।

### सामान्यविद्योषाभावेन च। १। २। १५।

5 यदि गुणत्वं द्रव्यं कर्म वा स्यात् तस्मिन् द्रव्यत्वं कर्मत्वं वा सामान्यविशेषो स्याताम् । न चैवम् । तस्माझ द्रव्यं कर्म वा गुणत्वम् ।

कर्मणि भावात् कर्मत्वसुक्तम् । १।२ । १६ । कर्मणि कर्मत्वस्य वृत्तेः कर्मणः कर्मणि चावृत्तेने कर्म कर्मत्वम् ।

सामान्यविद्योषाभावेन च । १ । २ । १७ ।

10 द्रव्यत्वं गुणत्वं वा कर्मत्वे स्यातां यदि द्रव्यं गुणो वा स्यात् । तस्मान्न द्रव्यगुणौ कर्मत्वम् ।

सछिङ्गाविशेषाद् विशेषलिङ्गाभावाचैको भाव इति ।१।२।१८। 'एक'शब्देन अभेदः कथ्यते, न तु सङ्घ्या । लिङ्गचतेऽनेनेति लिङ्ग प्रत्ययः, येन लिङ्गेन 'सत् सत्' इति प्रत्ययेन प्रतीयते सत्ता तस्य सर्वत्राविशिष्टत्वाद् विशिष्टस्य च 15 प्रत्ययस्यामावादमिन्ना सत्ता ।

॥ प्रथमोऽध्यायः ॥

१ भावः । प्रथमोऽध्यायः  $PS_{-1}$  २ ' **इति**'शब्दः प्रायः प्रत्यध्यायमध्यायपरिसमाप्तिसूत्रे O.~P. मध्ये दृश्यते,  $PS_{-}$  उ. मि. मध्ये तु न दृत्यत इति ध्येयम् ।

## द्वितयिस्याध्यायस्य प्रथममाह्निकम् ।

एवं द्रव्यादीनां नानात्वे सिद्धे प्रथिव्यादीनां द्रव्यलक्षणाविशेषादेकत्वे प्राप्ते लक्षण देन वैधर्म्यमाह-

## रूपरसगन्धस्पर्श्वती पृथिवी । २ । १ । १।

एतेऽस्या रूपरसगन्धस्पर्शा विशेषगुणाः, अन्ये तु सङ्ख्या-परिमाण-पृथक्त्व संयोग- <sup>5</sup> भाग-परत्वा-ऽपरत्व-गुरुत्व-नैमित्तिकद्रवत्व-संस्काराः । रूपं शुक्ठादि, रसो मधुरादिः, न्धः सुरभिरसुरभिश्च, स्पर्शोऽस्या अनुष्णाशीतत्वे सति पाकजः, कार्थं बाह्य-ाध्यात्मिकं च ।

# रूपरसस्पर्श्वत्य आपो द्रवाः स्तिग्धाश्च । २ । १ । २ ।

गुक्र-मधुर-शीता एव रूप-रस-स्पर्शाः । द्रवा इति सांसिद्धिकं द्रवत्वम् । स्निग्धा 10 ति आसामेव स्नेदः । सच्च्या-परिमाण-प्रथक्त्व-संयोग-विभाग-परत्वा-ऽपरत्व-गुरुत्वiस्काराश्च । कार्यं पूर्ववत् ।

### तेजो रूपस्पर्द्यावत् । २ । १ । ३ ।

रूपं भास्वरं शुक्तं च, स्पर्श उष्ण एव । सद्ध्या-परिमाण-पृथक्त्व-संयोग-विभाग-ारत्वा-ऽपरत्व-नैमित्तिकद्रवत्व-संस्काराश्च । कार्यं पूर्ववत् । 15

# वायुः स्पर्शवान् । २ । १ । ४ ।

अनुष्णौशीतोऽपाकजः स्पर्शः। सङ्ख्या-परिमाण-प्रथक्त्व-संयोग-विमाग-परत्वा ऽपरत्व-

गुरुत्व-संस्काराश्च । कार्यं पूर्ववत् । भौमादिदेहा भूम्यादिलोकेषु ।

# त आकादो न विद्यन्ते । २ । १ । ५ ।

ते रूगरसगन्वस्पर्शा न सन्त्याकारो । तस्य गुणाः शब्द-सङ्ख्या-परिमाण-पृथक्त्व- 20 संयोग-विभागाः ।

सर्पिर्जतुमधूच्छिष्टानां पार्थिवानामग्निसंयोगाद् द्रवताऽद्भिः सामान्यम् । २ । १ । ६ ।

१ सांसिद्धिकद्रवत्वं O. । २ °शीतोऽस्य पाकजः O. ।

## चन्द्रानन्दविरचितवृत्त्यलङ्कते वैरोषिकसृत्रे ।

मधूच्छिष्ठं सिक्थकम् । सर्पिषो जतुनो मधूच्छिष्ठद्रस्य चाग्निसंयोगाद् द्रवता सञ्जायते तदद्भिः समानत्वं पृथिव्याः ।

त्रपुसीसलोहरजेतसुवर्णानां तैजसानामग्निसंयोगाद् द्रवताऽदि सामान्यम् । २ । १ । ७ ।

5

एषां च तैजसानां यदग्निसंयोगाद् द्वत्वमुपजायते तदद्धिः सामान्यं तेजसः ।

<sup>3</sup>विषाणी ककुद्मान् प्रान्तेवालघिः सास्नावानिति गोत्वे ह लिङ्गम् । २ । १ । ८ ।

दृष्टान्तार्थं सूत्रम् । 'गोरवे ' इति ँगोरवावच्छिन्ना व्यक्तिः । विषाणं ककुदं सार च.स्यास्तीति विषाणी ककुद्मान् सास्नावान् । प्रान्तशब्देन कटिमागः, वाळा अस्मि 10 घीयन्त इति वालघिशब्देन पुच्छम् , प्रान्ते वालघिरस्येति प्रान्तेवालघिः । विषाण्यादिगि शब्देस्तद्वस्पति गदकैरपि अर्थव्यापाराद धर्मा एव व्यपदिश्यन्ते ।

यथा अप्रत्यक्षायां गोव्यक्तो कथञ्चिद् गृह्यमाणा विषाणादयो लिङ्ग दृष्टमनुमापक स्तथा

स्पर्शश्च। २। १।९।

15 स्पर्श्व उपरुभ्यमानो निगश्रयस्यानुपपत्तेर्वायुमनुमापयति ।

न च दृष्टानां स्पर्श्व इत्यदृष्टलिङ्गो वायुः । २ । १ । १० ।

यदि खल्तयं क्षित्य।दिस्पर्शोऽभविष्यद् गन्धरसरूपैः सहोपलमेनहि, न चैवम तस्मात् प्रथिव्यादिव्यतिरिक्तस्य वायोर्लिङ्गम् ।

# अँद्रव्यवत्त्वाद् द्रव्यम् । २ । १ । ११ ।

20 यः परमाणुस्वभावो वायुः स खल्बद्रव्यवत्त्वात् समवायिकारणरहितत्वाद् द्वव्यम् द्रव्यं ह्यद्रव्यमनेकद्रव्यं च ।

# कियावत्त्वात् गुणवत्त्वाच । २ । १ । १२ ।

१ रजतताम्नसुवर्गानां O. । २ विषाणीति ककुद्यान् वृषभः प्रान्तेवालधिः साम्नावान् गलचर्म लङ्कत इति गोत्वं दृष्टं लिङ्गम् O. । ३ गोत्वावच्छिन्ना जातिः O. । ४ <sup>°</sup>व्यापारधर्मा O. 25 ५ अद्रव्यत्वाद् द्रव्यम् O. ।

#### दितीयस्याध्यायस्य प्रथममाहिकम् ।

'क्रियावद् गुणवत्' [ १ । १ । १४ ] इति द्रव्यरूक्षणाद् यत्र क्रिया गुणाश्च समवेताः सोऽपि महान् वायुर्द्वव्यम् ।

#### अद्रव्यवत्त्वेन नित्यत्वमुक्तम् । २ । १ । १३ ।

परमाणुरुक्षणस्य वायोरद्रव्यवत्त्वेन समवायिकारणरहितत्वेन नित्यत्वमुक्तम् ।

## वायोवांग्रुसंमूच्छेनं नानात्वे लिङ्गम् ।२।१।१४।

तिर्थग्गामिनो वायोर्वायुसंमूच्छनेन वाय्वन्तरसंश्चेषेणोर्ध्वगमनं प्रैवर्तते, तत ऊर्ध्व-गमनात् संश्चेषः, संश्चेषाद् वायोरनेकत्वमनुमीयते ।

ननु च

वैायुरिति ∗सँति सन्निकर्षे प्र**सक्षाभावाद् द्दष्टं लिङ्गं न विद्यते** । २ । १ । १५ ।

यथा 'अयं गौः' इति गोश्चक्षुषा\* सन्निकर्षे सति पत्यक्षेण विषाणादीनि तैद्योगि तया दृष्टानि कदाचिछिङ्गम्, नैवं त्वचा वायोः सन्निकर्षे सति अयं वायुरिति प्रत्यक्षेण तद्रुणतया स्पर्श्व उपरुब्धो येनानुपरुभ्यमानं कदाचिद् वायुमनुमापयेत् ।

क्षित्यादिस्पर्शविधर्मस्वादस्य स्पर्शस्य निराश्रयस्य चाभावाद् वायुराश्रय इति चेत्,

15

 $\mathbf{20}$ 

## सामान्यतो दृष्टाचाविद्येषः । २ । १ । १६ ।

आकाशादीनामपि परोक्षरवःत् तत्पतिषेधेन वायोरेवायं स्पर्श इत्ययं विशेष एतस्मात् सामान्यतो दृष्टान्नावगम्यते । विभूनां स्पर्शवत्त्वे भावानां प्रतिघात इति चेत्, एवं तर्हि वायोरेवायं भवत्पसिद्धस्य स्पर्शो न दशमस्य द्रव्यस्येति कथं ज्ञायते ?

# तस्मादागमिकम् । २ । १ । १७ ।

तस्माद् वायुरस्तीति वाक्यमागमिकं प्रवादमात्रमित्यर्थेः ।

नैतत्,

# संज्ञाकर्म त्वस्मद्विचिाष्टानां लिङ्गम् । २ । १ । १८ ।

अस्मदादीनां सकाशाद् यो भगवान् विज्ञानादिभिर्विशिष्टो महेश्वरस्तदीयं संज्ञा-प्रणयनं नवानामेव द्रव्याणां भावे लिङ्ग्रम्, दशमस्य संज्ञानभिधानात् । तस्मान्नवैव

१ प्रवर्तेत O. । २ वायुरिति सचिकर्षे PS । वायुसचिकर्षे उ. । ३ \* \* एतचिह्रान्तर्गतः 25 पाठः P. मध्ये नाहित । ४ तयोग्यतया O. । ५ भावप्रतिघात P. ।

१३

# चन्द्रनन्दविरचितवृत्थलङ्कृते वैशेषिकसूत्रे ।

द्रव्याणि । अतो वायोरेव स्पर्शः । 'अस्मद्विशिष्टानाम्' इति पूजायां बहुवचनम् । स कथं ज्ञायत इत्युच्यते----

# प्रत्यक्षपूर्वकत्वात् संज्ञाकर्मणः । २ । १ । १९ ।

प्रत्यक्षेण हि पदार्थमाल्लोचयन्तः संज्ञाः प्रणयन्ति, दृष्टं च दारकस्य नामकरणे, 5 प्रणीताश्चेमाः खल्ज संज्ञाः, तत्मान्मन्यामहे – अस्ति भगवानस्मद्विशिष्टो योऽत्मदादि-परोक्षाणामपि भावानां प्रत्यक्षदर्शी येनेदं संज्ञादि प्रणीतमिति ।

# निष्कमणं प्रवेशनमित्याकाशस्य लिङ्गम् । २ । १ । २० ।

यदेतद् निष्क्रमणं प्रवेशनं च पुरुषस्य द्वारादिना भवति न भित्त्यादौ तदा-काशकतम्, अतो निष्क्रमणप्रवेशने आकाशस्य लिङ्गमिति । मूर्ताभावो ह्याकाशम् । 10 तन्न,

# तदलिङ्गमेकद्रैव्यवत्त्वात् कर्मणः । २ । १ । २१ ।

निष्क्रमणादि कर्म पुरुषे वर्तमानम् 'एकद्रव्यं कर्म' इत्युक्तत्वात्रिष्क्रियत्वाचा-काशस्य आकाशाद्वत्ति कथं तद् गमयेदसम्बन्धात् ।

यथा लोष्टवृत्ति पतनं गुरुत्वस्य लिङ्गमेवं पुरुषवृत्ति निष्क्रमणमा काशस्य लिङ्गमिति 15 चेत्, न,

# कारणान्तरानुक्ॡप्तिवैधम्यांच । २ । १ । २२ ।

गुरुत्वं कर्मणोऽसमवायिकारणमुक्तम्, तदनुमीयताम्, न त्वाकाशस्यासमवायि-कारणत्वं युज्यते नित्यत्वद्रव्यत्वानाश्चितेत्वैराकाशस्य गुरुत्वादिना असमवायिकारणेनै वैधर्म्यात् ।

20 यदुक्तं 'निष्क्रमणं चाँकाशकृतत्वाद् द्वारादिना ' इति, एतन्न,

# संयोगादभावः कर्मणः । २। १। २३।

भित्त्यादिना स्पर्शवद्रव्येण शरीरादेः कर्माधारस्य संयोगाद् निष्कमणं निवर्तते, न त्वाकाशामावात्, तस्य सर्वगतत्वत् तत्रापि भावः,तस्माच्छब्रछिङ्गमेवाकाशम् ।

१ ँद्रव्यत्वात् कर्मणः O. मि. उ. । २ ँतत्वेनाकाशस्य O. । ३ वैधर्म्यम् O. । ४ चाकाश-25 कृतत्वाद्वरादिना P. । (चाकाशकृतं द्वारादिना १) । मेर्यादीनामेव निमित्तानां शब्दो गुण इति चेत्, न,

कैारणगुणपूर्वः कौर्ये गुणो दृष्टः, कार्यान्तराप्रादुर्भावाच दाब्दः स्पर्द्तीवतामगुणः । २ । १ । २४ ।

इह ये स्पर्शवतां विशेषगुणा एकैकेन्द्रियमाद्यास्ते कारणगुणैः कार्ये निष्पाद्यन्ते । न च मेर्थवयवेषु रूपादय इव कश्चिच्छब्दभागः समवेत उपलम्यते । तस्मादकारण- 5 गुणपूर्वत्वान्न मेर्यादेः स्पर्शवतो विशेषगुणः शब्दः । यश्च स्पर्शवतो विशेषगुणः स कार्ये यावत्कार्यमुपलम्यमानो दृष्टः । न चैवं शब्दः, ततो न स्पर्शवत्तो विशेषगुणः । किञ्च, स्पर्शवद्विशेषगुण आरब्धे कार्ये कारणगुणैरारभ्यते, न च यदा शब्देन शब्द आरम्यते तदा किञ्चित् कार्यमुरपन्नं पश्यामः । तस्मात् कार्यान्तराप्रादुर्भावाच्च न शब्दः स्पर्शवतो विशेषगुण इति ।

पैरत्र समवायात् प्रत्यक्षत्वाच नात्म गुणो न मनोगुणः । २।१। २५।

परत्र बहिरित्यर्थः । ये खरुवात्मगुणास्ते सुखादय इवान्तःशरीरमुपरुभ्यन्ते । न चैवं शब्दः, बहिर्बहुभिरुपरुभ्यमानत्वात् । न चात्मगुणो बाह्येन्द्रियप्राह्यः, अयं तु श्रोत्र-प्रत्यक्षः, तस्मान्नात्मगुणः । अत एव बहिरुपरुभ्यमानत्वाद् बाह्येन्द्रियप्रत्यक्षत्वाच न मनोगुणः । श्रोत्रप्रत्यक्षत्वाच न दिकाल्योः ।

तस्माद् गुणः सन्

## लिङ्गमाकाद्यास्य । २ । १ । २६ ।

तस्मादुपलभ्यमानः शब्द आकाशं गमयति ।

द्वैव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते । २ । १ । २७ ।

यथा अद्रव्यवत्त्वात् परमाणुभूतो वायुर्द्रव्यं नित्यश्च एवमाकाशं कारणद्व्याभावाद् 20 द्रव्यं नित्यं च ।

### तत्त्वं भावेन । २ | १ | २८ |

यथा सल्लिङ्गाविशेषाद् विशेषल्जिङ्गाभावाचैको भाव एवं शब्दलिङ्गाविशेषाद् विशेषल्जिङ्गाभावाचैकमाकाशम् ।

॥ इति द्वितीयस्याद्यमाह्निकम् ॥

१ कारणे गुणपूर्वेः P. । कारणगुणपूर्वकः मि. उ. । २ कार्यो गुणो O. । कार्यगुणो PS. मि. उ. । ३ परत्र प्रत्यक्षत्वाच P. । परत्राप्रत्यक्षत्वाच O. । ४ द्रव्यनित्यत्वे O. ।

15

# दितीयस्याध्यायस्य द्वितीयमाह्निकम् ।

यदुक्तं 'स्पर्शवद्विशेषगुणा आरब्धे कार्यद्वव्ये गुणानारभन्ते, शब्दस्त्वनारब्धे द्वव्ये शब्दमारभते ' इति, तदयुक्तम्, अनारब्धेऽपि पुष्पवस्त्राभ्यां द्रव्यान्तरे पुष्पगन्धस्य वस्त्रे गन्धारम्भात् तथा अप्सु उष्णतायाः । उच्यते----

5 पुष्पवस्त्रयोः सति सन्निकर्षे गन्धान्तराप्रादुर्भावो वस्त्रे गन्धा भावलिङ्गम् । २ । २ । १ । भावलिङ्गम् । २ । २ । १ ।

पुष्पेण खल्ज संयुक्त वस्त्रे न पुष्पगन्धेन गन्ध आरभ्यते, वस्तगन्धस्यापि सम्भवात् पुष्पवस्त्रगन्धाभ्यां द्वाभ्यां विरुक्षणं गन्धान्तरमुपजनितमुपरूमेमहि, न चैवम्, अपि तु पुष्पगन्धमेवोपरुभामहे । तस्मात् 'अनारब्धे कार्ये पुष्पगन्धेन गन्ध आरभ्यते ' इत्य-10 युक्तम्, गन्धान्तरप्रसङ्गात् ।

# एतेनाप्सूष्णता व्याख्याता । २ । २ । २ ।

अपां तेजमा संयोगे सति विरुक्षणस्पर्शानुत्पत्तिरौष्ण्याभावस्य लिङ्गम् , अयावद्र्व्य-भ।वित्वं च सलिले औष्ण्यस्य । सूक्ष्माणां पुष्पावयवानां दस्त्रे तेजोवयवानां चाप्सु सङ्कान्तेः संयुक्तसमवायाद् गन्धस्पर्शोपलब्धिः ।

15 <sup>न</sup>न्वयावद्रव्यभाविनो रूपादयो वस्त्रोदकयोः, पुष्पगन्धोष्णस्पर्शोपऌम्भकाले स्वगन्धशीतस्पर्शानुपल्रब्धेः । नँ,

# व्यवस्थितः प्रथिव्यां गन्धः । २ । २ । ३ ।

पार्थिवे वाससि व्यवस्थितोऽपि स्वगन्धः पुष्पगन्धाभिभवान्नोपरूभ्यते ।

किञ्च,

# तेजस्युष्णता । २ | २ | ४ |

तेजस्येवोष्णता व्यवस्थिता, नाप्सु संकामति ।

१ अनारब्धक्वतेऽपि  $\mathbf{P}$ . । २ संयुक्तेन वस्त्रेग पुष्पगन्धेन  $\mathbf{O}$ . । ३ ननु यावद्द $^\circ \mathbf{O}$  । न याद्द $^\circ \mathbf{P}$ . । ४ न  $\mathbf{P}$  मध्ये नास्ति । ५  $^\circ$ न्धाभिभूतो नोप $^\circ \mathbf{O}$ . ।

 $\mathbf{20}$ 

तथा औष्ण्योपरुव्धिकाले

### अप्सु ज्ञीतता । २। २। ५।

तेजोवयवानुपवेशात् संयुक्तसमवायादुष्णोपरुब्धावपि अनुपरुभ्यमानापि सलिस्टे शीतता व्यवस्थितैवाभिभवान्नोपरुभ्यते ।

काल इदानीं कथ्यते----

### अपरस्मिन् परं युगपदयुगपचिरं क्षिप्रमिति काललिङ्गानि । २ । २ । ६ ।

एतान्यपरस्वच्यतिकरादीनि काललिज्ञानि । तत्र परेण दिवमदेशेन संयुक्ते यूनि परस्वज्ञाने जाते स्थविरे चापरेण दिवमदेशेन संयुक्तेऽपरस्वज्ञानोस्पत्तौ क्रब्णकेशादिवली-पलितादिपर्यालोचनया येन निमित्तेन यूनि अपरस्वज्ञानं स्थविरे च परस्वज्ञानं जायते स कालः । तथा तुल्यकार्येषु कर्तृषु 'युगपत् कुर्वन्ति, अयुग रत् कुर्वन्ति ' इति यतः प्रस्ययो 10 जायते स कालः । तथैकं क्रियाफलमुद्दिश्य ओदनाख्यं भूयसीनामधिश्रयणादिक्रियाणां प्रबन्धप्रवृत्तौ तुल्ये कर्तरि 'चिरमद्य कृतम्, क्षिप्रमद्य कृतम् ' इति यतः प्रस्ययो भवतः स काल इति । तस्य गुणाः संख्या-परिमाण-प्रथक्त्व-संयोग-विभागाः ।

किञ्च,

### द्रुब्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते । २ । २ । ७ ।

अद्रव्यवत्त्वात् परमाणुवायोरिव द्रव्यत्वनित्यत्वे कारुस्य ।

#### तत्त्वं भावेन । २ । २ । ८ ।

यथा सल्लिङ्गाविरोषाट् विरोषल्जिङ्गामावाचैको भावस्तथा काल्लिङ्गाविरोषाट् विरोष-लिङ्गाभावाचैकः कालः ।

काङस्यैकत्वे कथमारम्भकालादिव्यपदेश ईत्यत्राह—

#### कार्यविद्येषेण नानात्वम् । २ । २ । ९ ।

कार्यं क्रिया, क्रियाविशेषेणाविष्ठस्य वस्तुन आरम्भ-स्थिति-विनाशकिया दृष्ट्रा एकस्यापि कालस्य नानाःवोपचारादारम्भकालादिव्यपदेशः ।

१ इत्याह 0. ।

ş

K

15

 $\mathbf{20}$ 

चन्द्रानन्द्विरचितवृत्त्यलङ्कृते वैशेषिकस्त्रे ।

ननु कियामात्रं कालः । कुतः ! कौललिङानाम्

नित्येष्वभावादनित्येषु भावात् । २ । २ । १० ।

यदि कियाव्यतिरिक्तः स्यानित्यः कारु एवं नित्येष्वण्याकाशादिषु कारुलिक्नानि प्रतिभासेरन् । अनित्येष्वेव तु भवन्ति । तस्मादभिनिर्वर्त्यमानेष्वेवावधिः कारुः । तस्मात् 5 क्रियेव कारु इति । नैतत् , वैस्तुनिर्द्वस्युत्तरकारुभावित्वात् कारुलिङ्गान्यनित्येषु भवन्ति, न तु कियायाः कारुत्वात् ।

तेषां तु

#### कारणे कालाख्या। २। २। ११।

ँष्षां कालल्जिङ्गानां निर्निमित्तानामसम्भवात् कियानिमित्तत्वे 'कृतम् ' इति स्यात् , 10 न 'युगपत् ' इति । तस्मादेषां यत् कारणं तस्मिन् कालाख्या ।

#### इत इदमिति यतस्तदिशो लिङ्गम् । २ । २ । १२ ।

मूर्तद्रव्यमवर्धि क्वत्वा यत एतद् भवति 'इदमस्मात् पूर्वेण ' इत्यादिपत्ययस्तद् दिशो लिङ्गम् । गुणाः संख्या-परिमाण-प्रथक्त्व-संयोग-विभागाः ।

किञ्च,

15

### द्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते । २ । २ । १३ ।

अद्रव्यवत्त्वाद् वायुवद् द्रव्यखनित्यत्वे दिशः ।

#### तत्त्वं भावेन । २ । २ । १४ ।

् दिग्छिङ्गाविरोषाद् विरोषछिङ्गामावाचैका दिगित्यर्थः ।

सत्येकत्वे

20

## कार्यविद्येषेण नानात्वम् । २ । २ । १५ ।

पूर्वेण देवयजनं दक्षिणेन पितृयजनमित्यादिना कियाविशेषेण नानात्वस्य दिशः पूर्वदक्षिणादेरुपचारः ।

इतरेतराश्रयमिति चेत् , एवं तर्हि

आदित्यंसंयोगाद भूतपूर्वाद् भविष्यतो भूताच प्राची । २। २। १६।

25 १ कार्यलिङ्गानां काल्लिङ्गानां O.। २ अनित्येष्वेव वस्तुषु भवन्ति । तस्मादनित्यवर्तमानेष्वेवावधिः O.। ३ वस्तुनिवृत्त्युत्तर° O. P. । ४ येषां O. । ५ पूर्वेत्यादिप्रत्यय° O. P. । ६ ॅत्यसम्प्रयोगाद् O. ।

सवितुरहरादौ येन कल्पितदिक्प्रदेशेन संयोगोऽमूद् भवति भविष्यति वा तत्मादा-दित्यसंयोगात् 'पाची ' इति व्यपदेशः प्राञ्चत्यत आदित्यमिति ।

तथा दक्षिणा प्रतीच्युदीची च । २ । २ । १७ । अस्मादेवादित्यसम्प्रयोगाद् दक्षिणादिव्यपदेशः ।

एतेन दिगन्तराणि व्याख्यातानि । २ । २ । १८ । अनेनैव प्रकारेण पूर्वदक्षिणादीनि दिगन्तराणि व्याख्यातानि ।

तत्रेदानीमात्मा करणैरघिगन्तव्यः, करणानि शब्दादिभ्यो गुणेभ्यः । ननु गुणत्वम-सिद्धं शब्दादीनां सिद्धं ऋत्वोच्यते । ननु गुणत्वे कुतः संशयः ? आह-किं संशयोऽपि हेतुमान् ? एवमेतत् । को हेतुः ? तदाह—

सामान्यप्रत्यक्षाद् विद्रोषाप्रत्यक्षाद् विद्रोषस्मृतेश्च संदायः ।२। २। १९ 10 स्थाणुपुरुषयोरूर्ध्वतां सामान्यं पश्यन् विरोषहेतून् पौण्यादिकोटरादीनपश्यन्

स्मरति च विशेषान्, अतः संशयः 'किमयं स्थाणुः स्यात् पुरुषो नै वा' इति । स द्विविधः-बाद्य आभ्यन्तरश्चेति । बाद्योऽपि द्विविधः-प्रत्यक्षोऽपत्यक्षश्च । अप्रत्यक्षे तावत्---

15

# हैष्ठमहछम्। २। २। २। २०।

प्राप्तो मनुष्य इत्युक्ते किमिमं दृष्टं पइयेयमदृष्टमिति अवणमात्रादेव संशयः । प्रत्यक्षे त---

# हैछं च हछवत्। २। २। २१।

सम्प्रति दृष्ट्वा पुरुषं तमेव दृष्टमालोचयतः किमयं मया दृष्टपूर्वः कदाचिदुतादृष्ट इति संशयः ।

१ पूर्वादीनि P. । २ पादादिकोटरा O. । ३ स्थाणुः पुरुषो न वा P. । ४ ( ज वा ?) । ५ बाह्य अभ्यन्तरश्च P. । ६ दृष्टमदृष्टं च मि. । उ.मध्ये तु स्त्रमिदं नास्ति । ७ मि.मध्ये नास्तीदं स्त्रम् । तुल्रना— " नतु च शास्त्रे तत्र तत्रोभयथा दर्शनं संशयकारण-मुपदिश्यत इति । तत्र तत्र शास्त्रे तर्सिमस्तस्मिन् स्त्रे दृष्टं च दृष्टवद् दृष्ट्वा संशयो भवति । दृष्टं च मनसि कियावत्त्वं पुर्नर्दष्टेन तुल्यं वर्तत इति दृष्टवद्स्पर्शवत्त्वम् । अतो विरुद्धधर्मसाधना 25 भिसम्बद्धं मनो रृष्ट्वा संशये - किं मूर्तमुतामूर्तं मन इति । यथादृष्टमयथादृष्टमुभयथा दृष्ट्त्वात् संशय इत्यसाधारणस्य च संगयहेतुत्वमुक्तम् । यथादृष्टं पन्ने, पुनरयथादृष्टं सपन्ने विपन्ने च न रृष्टम्, अत

# चन्द्रानन्दविरचितवृत्त्यलङ्कृते वैरोषिकसूत्रे ।

# र्दष्ठं यथादृष्टमयथा दृष्टत्वात् । २ । २ । २२ ।

आदौ कुन्तली देवदत्तो दृष्टः, मध्ये मुण्डः, तृतीयस्यामवस्थायां कुन्तली । चतु-ध्यांमालापादिभिरवैगते आरूपमात्रेण च सन्ध्यादौ 'किमयं कुन्तली स्याद् उत मुण्डो वा' इति संशयः । पूर्वसूत्रेऽनेकार्थानुस्मृतेः संशयः, अनेन त्वेकार्थे विशेषानुस्मरणात् ।

5

#### आभ्यन्तरस्तु---विद्याविद्यातश्च संज्ञायः । २ । २ । २३ ।

विद्या सम्यग्ज्ञानम्, अविद्या मिथ्याज्ञानम् दिवज्ञेन शुभमादिष्टं सत्यमभूत्, द्वितीयमसत्यम्, तृतीयस्यामवस्थायां संशयः---किमाद्यावस्थावत् सत्यमुत द्वितीया-वस्थावदसत्यमिति । एवं कथितः संशयः ।

10 तत्र शब्द एव तावत् कथ्यताम्----आन्रिग्रहणो योऽर्थः स शब्दः । २ । २ । २४ ।

उभयथा दष्टत्वात् संशयः । यदि वा यथादृष्टं कियावत्त्वेन, पुनरयथादृष्टमस्पर्शवत्त्वेन, अत उभयथा दृष्ठत्वात् संशय इत्युक्ते परेणाह—न युक्तमेतत् ।..... नियतसामान्यवस्तु प्रतिनियतविशेषैः **सहचरि**तमेकदा **दृष्टम्**, पुनस्तत्तुल्यमन्यविशेषाविनाभूतम्, अतः कालान्तरे देशव्यवधानात् तद् दृष्ट्वा 15 संशेते---किमिदमेवमाहोस्विदेवं न भवतीति । तथैकधर्मिविषयत्वेऽपि यथादृष्टमिति किश्चिद् सामान्यवद्वस्तु **केनचि**द् विशेषेग सह दृष्टम्, अयथादष्टं तदेव उपलब्धविशेषशूम्यं विशेषान्तरसहितं दृष्टम् । अत उभयथा दृष्टत्वात् उभाभ्यां सह दृष्टत्वादुभयशून्यस्योपलब्धौ तत्स्मरणे च सति संशयो भवतीति । यथा देवदत्तं सकेशमुपलभ्य पुनर्निष्केशमतः कालान्तरे तमेत्र वेष्टितशिरसमुपलभमानस्य किमयं सकेशो निष्केशो वेंत संशयो भवतीति ।"- व्यो. पृ० ६०९ । " ननु चेति तस्मिस्तस्मिन् सूत्र उभयथा 20 दर्शनमुभयप्रकारवद्धर्मवद्धमिदर्शनं संशयकारणमुक्तम् । तथाहि-इष्टं च दृष्टवतः दृष्ट्वा संशयः । मूर्तधर्माविनाभूतर्धमवत्तया दृष्टमन्तःकरणं दृष्टवतोऽमूर्तत्वाविनाभूतास्पर्शवत्त्वेन तुल्यमन्तःकरणं दृष्ट्रा संशय इति भवति विरुद्धाव्यभिचारी संगयहेतुरित्युक्तम् । अपरं च सूत्रमसाधारणो धर्मः संशयहेतुरित्याह ---यथादृष्ट्रमयथादृष्ट्रमुभयथा दृष्टत्वात् संशयः । यथादष्टं येन धर्मेण सह दष्टं पक्षे, अयथादष्टं तत्तुत्य-वति च सपझे न दृष्टं, विपक्षे च उमयथा साध्यसाधनप्रकारेग अदर्शनात् संशय इत्यसाधारणधर्मः संशय-25 कारणमुक्तः । समाधत्ते-नेति ।..... तथाहि-ट्रष्टं च विशेषद्वयसहचरितं तथाविधं टप्टवतः हृह्टवा संशय इति सूत्रार्थः । यथादृष्टं येन विशेषेग सह दृष्टम् अयथादृष्ट्रमपरविशेषेग सह दृष्टामति उमयथा दर्शनात साधारणधर्मदर्शनादित्यपरस्त्रार्थः । "---प्रशस्तपादभाष्यकिरणावली जिपदेशा-मासनिरूपणे ] ।

१ यथादृष्टमयथादृष्टम् । उभयथा दृष्टत्वाच ।--मि. । यथादृष्टमयथादृष्टत्वाच - उ. । २ °रवगतो P. । 30 ३ स्याद् मुण्डो वा P. । ४ पूर्वस्त्रेणैकार्थानुस्मृतेः O. ।

#### द्वितीयस्याध्यायस्य द्वितीयमाहिकम् ।

क्षोत्रेण गृह्यते योऽर्थः स शब्दः । सामान्यादीनामर्थशब्दस्यासङ्केतित्वाच्छब्दत्वं शब्दो मा भूदित्यर्थप्रहणम् ।

तस्मिन् द्रव्यं कर्म गुण इति संशयः । २। २। २५।

साधारणरूपत्वाद् द्रव्यादित्वेन शब्दे संशयः ।

तदाह—

तुल्यजातीयेष्वर्थान्तरभूतेषु च विद्येषस्योभयथा दृष्टत्वात्। २ । २ । २६ ।

पृथिवीस्वं सजातीयात् सलिलादेः पृथिव्या विशेषो दृष्टः, असजातीयाभ्यां च गुणकर्मभ्याम् । ततः शब्देऽपि किमयं श्रोत्रप्राह्यत्वं विशेषो गुणैस्तुल्यस्यार्थान्तरभूतस्य वेति संशयः ।

नैतत् ,

# एकद्रव्यवत्त्वान्न द्रव्यम् । २ । २ । २७ ।

एकस्मिन् द्रव्ये आकारो वर्त्तमानःवात्न द्रव्यमयं शब्दः, द्रव्यं द्यद्रव्यं परमाण्वादि अनेकद्रव्यं वा घटादि ।

\*अँचाक्षुषत्वान्न कर्म\* । २ । २ । २८ ।

15

10

द्रव्यं कर्म वा यदिन्द्रियान्तरप्रत्यक्षं तचाक्षुषमपि दृष्टम्, अयं तु शब्दः श्रोत्र-प्रत्यक्षोऽपि सन्न चाक्षुषः । एवं स्थितो गुणः ।

किन्तु

# गुणस्य सतोऽपवर्गः कर्मभिः साधर्म्यम् । २ । २ । २९ ।

कर्मभिरस्य पुनर्गुणभूतस्यापि साधर्म्यमपवर्गो विनाशः, उत्पत्त्यनन्तरमग्रहणाद् 20 विनाशोऽनुमीयते ।

१ श्रोत्रेण यो गृह्यतेऽर्थः स शब्दः । श्रोत्रेण यो गृह्यते सामान्यादीना॰ P। २ \* \* अवाक्षुपरवाच PS. । अवाक्षुपरवाच न कर्म P । अचाक्षुपरवाच प्रत्यक्षस्य शब्दो न कर्म-मि. । नापि कर्माचाक्षुपरवात्-उ. [चौखम्बाप्रकाशितः ]। नापि कर्माचाक्षुपरवात् प्रत्ययस्य-उ. [गुजराती-प्रेसप्रकाशितः ]। नयचकवृत्तौ [ पृ॰ ८७ पं॰ १४, पृ॰ ५५ पं॰ ११ इत्यत्र ] तु २८-२९ 25 सूत्रे एकीकृत्य 'अचाक्षुपप्रत्यक्षस्य गुणस्य सतोऽपवर्गः कर्माभः साधर्म्यम् ' इति पाठ उद्दुत इति ध्येयम् । ३ साधर्म्यात् O. ।

२१

सतोऽपि निमित्तादमहणमिति चेत्, न,

### सतो लिङ्गाभावात् । २ । २ । ३० ।

यत् सदपि निमित्तान्न गृह्यते तस्य लिङ्गं सद्भावप्राहकं भवति, शब्दस्य तूचारणा-दूर्ध्वं संयोग्यादेर्लिङ्गस्याभावादसत्तेव ।

<sup>5</sup> किञ्च,

15

नित्यवैधम्यात् । २ । २ । ३१ ।

उचैरितपध्वंसो नित्यैर्वेधर्म्यम् , तस्मादनित्यः ।

किञ्च,

कार्यत्वात् । २ । २ । ३२ ।

10 कार्यश्च शब्दः, संयोगादिभ्य उत्पत्तेः । तस्मादनित्यः । किञ्च,

अभावात्। २।२।३३।

मागभावादित्यर्थः । प्रागभाववतो विनाञात् । प्रागभावश्चास्य कारणेभ्य उत्पत्तेः । न च तानि व्यञ्जकानि, कुतः !

कौरणतो विकारात् । २ । २ । ३४ ।

यत्माद् भेर्यादिकारणेभ्यः शब्दस्य विकारोऽवगम्यते, महति भेर्यादौ महान् अल्पेऽल्पः। अभिव्यक्तौ तु

दोषात् । २ । २ । ३५ ।

नित्यत्वेनाभिव्यक्ती शब्दोऽन्येन यज्ञे प्रयुक्तो नान्येन प्रयुज्येत दर्भादिवद् यात-<sup>20</sup> यामत्वादिदोषात् । तस्मादनित्यः ।

र उच्चरितप्रध्वंसिनो नित्यवैधर्म्यात् O । २ '' शास्त्रे 'कार्यत्वात्, कारणतो विकारात्' इति । '' —प्रमाणसमुच्चयवृत्ति T<sup>1</sup> पृ० ३९ a, T<sup>2</sup> पृ० १२० b । '' शास्त्रे 'कार्यत्वात्, कारणतो विकारात्, संयोगाद् विभागाच्छन्दाच शब्दनिष्पत्तेः शब्दोऽनित्यः' इति कार्यत्वादयः शब्दानित्यत्वहेतव उक्ताः । ''—विशालामलवती पृ० ११७ a । '' सतो लिङ्गाभावात्, 25 कार्यत्वात्, कारणतो विकारात् ''—नयचकत्रुत्ति पृ० ५५ पं० ११-१२, पृ० ८७ पं० १५ । ३ 'अभिव्यक्तो दोषात् 'इति उ. मध्ये स्त्रपाठः । मि. मध्ये तु 'दोषात् ' इत्येव सूत्रम् ।

રર

#### द्वितीयस्याध्यायस्य द्वितीयमाह्निकम् ।

कृतः कार्यत्वम् ! इत्याह----

# संयोगार् विभागाच्छंब्दाच ्द्राब्दनिष्पत्तेः । २ । २ । ३६ ।

मेरीदण्डसंयोगाद् वस्त्रैदलविभागाच्छब्दाच शब्दस्य वीचिसन्तानवन्निष्पत्तेर्मन्या-महे-कार्यः शब्द इति ।

#### लिङ्गाचानित्यः । २ । २ ३७ ।

' तेभ्यस्त्रयो वेदा अजायन्त' [ ] इति वचनाद् वैदिकालिङ्गादनित्यः । ननु नित्यः शब्दः,

#### द्व योस्तु प्रवृत्त्योरभावात् । २ । २ । ३८ ।

कार्याणां हि भावानां द्वे प्रवृत्ती-एँका निर्वृत्तिः, अन्या कॅार्यविनियोगरूपा । शब्दस्य पुनरर्थवतिपत्त्यर्थेव प्रवृत्तिरुचारणारुपा, नारमार्था, तस्मान्नित्यः ।

#### संख्याभावात । २ । २ । ३९ ।

] इति विनष्टत्वात् उच्चरितप्रध्वंसित्वे राब्दस्य ' द्विरयमाग्नातः ' [ <sup>ध</sup>संख्याभ्यावृत्तिर्न भवेत, अस्ति च, तस्मान्नित्यः ।

#### प्रथमाद्राब्दात् । २ । २ । ४० ।

प्रथमाशब्दादिति 'त्रिः प्रथमामन्वाह' [ ] इति वाक्यम् , उच्चरितविनाशित्वे 15 शब्दस्य प्रथमाया ऋचोऽभ्यावृत्तिगणनं न स्यात्, अस्ति च, तस्मान्नित्यः ।

#### मग्प्रतिपत्तिभावाच। २। २। ४१।

विनाशित्वे शब्दस्य 'स एवायं गोशब्दः' इति सम्प्रतिपत्तिः प्रैत्यभिज्ञा न स्यात्, तस्मान्नित्यः ।

१  $^\circ$ च्छब्दाच निष्पत्तेः  $\mathrm{PS.}$  । २ वस्त्रदशाविभागा $^\circ$   $\mathrm{O.}$  । (वंशदलविभागा $^\circ$  ? ) ३ एका  $_{2 extsf{n}}$ निद्यत्तिः O. P. । ४ कार्ये विनि<sup>°</sup> O. । ५ शब्दस्य स एवायं गोशब्दस्य द्विरयमाम्नातः O. । ६ संख्याभ्यां दृत्ति O । संख्याद्याद्वत्ति P । ७ ( भ्यादृत्तिर्गणनं ? ) । ८ सम्प्रति-पत्तिभावाच । द्वितीयोऽध्यायः  $\mathrm{PS}$  । ९ प्रत्यभिज्ञानं न  $\mathrm{O}$  ।

5

## चन्द्रानन्दविरचितवृत्त्यलङ्कृते वैशेषिकसूत्रे

नैतत् सारम्,

# सन्दिग्धाः सति बहुत्वे । २ । २ । ४२ ।

मदीपादावद्विप्रवृत्तस्वं दृष्टम्, द्विविंधुन्निःस्रतेति संख्याभावः, सम्प्रतिपत्तिज्र्वाळादौ । तस्मादनित्येष्वपि भावाद् बहवोऽप्यमी हेतवः संशयिताः । तस्मादनित्यः ।

# संख्याभावः सामान्यतः । २ । २ । ४३ ।

मथमाशब्दः सम्प्रतिपत्तिभावश्चेति साहरयादेते द्रष्टव्याः ।

॥ इति द्वितीयोऽध्यायः ॥

5

१ PS. मध्ये सूत्रमिदं नारित । २ ( <sup>•</sup>द्विप्रवृत्तित्वं ?) । ३ PS. मध्ये सूत्रमिदं नास्ति ।

## तृतीयाध्यायस्याद्यमाह्निकम् ।

एवं दिगन्तानां वैधर्म्यमुक्त्वा आत्मान्मुपक्रमते----

प्रसिद्धा इन्द्रियार्थाः । ३ । १ । १ ।

श्वब्दादयो यत्माद् गुँणादित्वमावाः प्रसिद्धाः, तेभ्यश्चेन्द्रियाणि । अत इदानीम्-इन्द्रियार्थप्रसिद्धिरिन्द्रियार्थभ्योऽर्थान्तरत्वे हेतुः । ३ । १ । २ ।

5

10

15

20

प्राह्मणामर्थानां शब्दादीनां येयं प्रसिद्धिः तैया च श्रोत्रादीनां करणानान्, अनया इन्द्रियार्थप्रसिद्ध्या एभ्यो प्राह्म-प्रहणेर्भ्य इन्द्रियार्थेभ्यः परो प्रहीता आत्मा अनुमीयते ।

ु 🗇 सोऽनैपदेेद्राः । ३ । १ । ३ ।

अाह्यप्रहणप्रसिद्धचाख्यो महीतृ सद्भावे यो हेतुरुक्तः सोऽनेपदेशः, अकारणमित्यर्थः । किमात्मकल्गनया ? कथमिन्द्रियाणि अहीतॄण्येव न भवन्ति ? नैतत् ,

कारणाज्ञानात्। ३।१।४।

भूतानामिन्द्रियकारणानामँ ज्ञत्वात् तत्कार्याणीन्द्रियाण्यपि अज्ञानि ।

भूताज्ञानम्----

कार्याज्ञानात् । ३ । १ । ५ ।

अन्यस्य मूतकार्यस्य घटादेर्ज्ञत्वाद् भूतान्यप्यज्ञानि ।

अज्ञानाच । ३ । १ । ६ ।

भूतानामज्ञानादिन्द्रियाण्यपि अज्ञानि इत्युपसंदारार्थमिदं सूत्रम् ।

अन्य एव हेतुरित्यनपदेशः । ३ । १ । ७ ।

अन्यो द्वेतुरुक्षणन हा इत्यर्थः, तथाहि - इन्द्रियार्थपसिद्धिरिन्द्रियार्थवर्मत्वा-दात्मना असम्बन्धान्न तमनुमापयेत्, अतोऽनपदेशः ।

१ गुणा द्विस्व° O. I २ °वाः सिद्धाः P. I ३ तया श्रोत्रादीनां कारगानाम् O. I ४ °णेषि इन्द्रियार्थेभ्यो परो O I ५ °नुपदेशः O. I ६ कारणाकारणाज्ञानात् O. I ७ भज्ञानत्वात् कार्याणी° O. I ८ हेतुर्लक्षण O. I

al 🗶 a cha 🖓 ing sa

नैतत्,

संयोगि, समवायि, एकार्थसमवायि, विरोधि च कार्यं कार्या-न्तरस्य, कारणं कारणान्तरस्य । विरोध्यभूतं भूतस्य, भूतमभूतस्य, अभूमभूतस्य, भूतं भूतस्य । ३ । १ । ८ ।

<sup>5</sup> धूमोऽग्नेः संयोगि। विषाणं गोः समवायि। एकार्थसमवायि द्विधा-कार्यं कार्यान्तरस्य, यथा रूपं स्पर्शस्य, कारणं कारणान्तरस्य, यथा पाणिः पादस्य । चतुर्घा विरोधि-असूतं वर्षकर्म वाय्वअसंयोगस्य मूतस्य\* छिङ्गैम्, भूतं वर्षकर्म वाय्वअसंयोगस्या-मृतस्य छिंक्रम्, अभूता स्यामता अभूतस्याग्नि संयोगस्य छिक्रम्, भूतं कार्यं मृतस्य कारण संयोगस्य छिङ्गम् । तस्मादिइ प्रसिद्धानामिन्द्रियार्थानां करणता कर्मता च सम-<sup>10</sup> वायिनी आत्मछिङ्गम् । न ते आत्मनि समवायिनी इति चेत्, एवमेतत्, अन्यथा तु प्रयोगः-इन्द्रियाणि कर्त्तृभयोज्यानि करणत्वाद् वास्यादिवदिति ।

संयोग्यादीन्येव कथं लिङ्गमित्याह----

प्रैसिद्धपूर्वकत्वाक्षपदेे्रास्य । ३ । १ । ९ ।

प्रसिद्धो यः संयोग्यादिर्नासम्बद्धो येन सह ज्ञातः स तस्यार्थान्तरस्यापि लिङ्गं 15 सम्बद्धस्वात्, नासम्बद्धम् ।

तथाहि—

# अँप्रसिद्धोऽनपदेज्ञाः । ३ । १ । १० ।

अप्रसिद्धो विरुद्धः, यस्य साध्यधर्मेण सह नैवास्ति सम्बन्धः, अपि तु विपर्ययेण, असावनपदेशोऽहेतुः ।

#### असन् सन्दिग्धश्चानपदेशः । ३ । १ । ११ ।

असन्, यः पैक्षे नास्ति, तेनार्थादसन् असिद्ध इत्यर्थः, सन्दिग्धश्चानपदेशः सन्धिग्धोऽनैकान्तिक इत्यर्थः ।

उदाहरणमाह—

# विषाणी तस्मादश्वो विषाणी तस्माद् गौरिति च। ३। १। १२। 5

' अयं पदार्थोऽश्वः ' इति साध्ये विषाणित्वं विरुद्धम्, अश्वविपर्ययेण विषाणि-त्वस्य व्याप्तेः । 'अयं पदार्थो गौः' इति साध्ये विषाणित्वमनैकान्तिकम्, साध्य-विपर्ययाभ्यां व्याप्तत्वात् । चशब्दोऽनुक्तसमुच्चयार्थः, 'शशो विषाणी ' इति साध्येऽसिद्ध विषाणित्वम्, पक्षेऽवर्तमानत्वात् । प्रसङ्गादेतदुक्तम् ।

किञ्च,

आत्मेन्द्रियमनोऽर्थसन्निकर्षांद् यन्निष्पद्यते तदन्यत् । ३ । १ । १३ ।

चतुष्टयसन्निकर्षाद् यदुत्पद्यते ज्ञानाख्यं कार्यं तदन्यद् हेत्वन्तरमात्मज्ञापकमस्तीति । ज्ञानस्य समवायिकारणापेक्षित्वं कार्यत्वाद् घटवत् ।

प्रष्टतिनिव्दती च प्रत्यगात्मनि दृष्टे परच लिङ्झमिति। ३। १। १४। प्रत्यगात्मेति शरीरम् । शरीरे प्रवृत्तिनिवृत्ती दृष्टे आत्मानमनुमापयतः । शरीरं <sup>15</sup> प्रयत्नवता अधिष्ठितं हिताहितप्रवृत्तिनिवृत्तिमत्त्वाद् घटवत् ।

॥ तृतीयस्याद्यमाह्विकम् ॥

देशोऽसन् सन्दिग्धश्व ' मि. । प्रमाणसमुचयवृत्ति. T ९० ६५७, T ९० १४८६ । "एतदेवाह सूत्रकारः— ' अप्रसिद्धोऽनपदेशोऽसन् सन्दिग्धश्च ' इति । "—प्रशस्तपादभाष्य. । "एतदेवाह सूत्रकारः—अप्रसिद्धोऽनपदेशोऽसन् सन्दिग्धश्चेति । अप्रसिद्धोऽनपदेश इति विरुद्धावरोवः, तस्य सपक्षेऽप्रसिद्धत्वात् । असन्नित्यसिद्धः, तस्य पक्षधर्मत्वेनासत्त्वात् । सन्दिग्धश्चानपदेश 20 इत्यनैकान्तिकसंग्रहः । "—व्यो. १० ५६९ ।

१ परो नास्ति O. P. । २ लिङ्गम् । तृतीयस्य प्रथममाह्तिकम् PS. । दृश्यतां पृ० १० टि॰ २ ।

10

## तृतीयस्याध्यायस्य द्वितीयमाह्निकम् ।

उक्त आत्मेन्द्रियमनोर्थसन्निकर्षो ज्ञानद्वेतुः । तत्सिद्ध्यर्थं मनः कथयति — आत्मेन्द्रियार्थसन्निकर्षे ज्ञानस्याभावो भावश्च मनसो लिङ्गम् । ३ । २ । १ ।

<sup>5</sup> आत्मेन्द्रियार्थानां सचिकर्षे यदभावाज्ज्ञानं न भवति यद्भावे च भवति तद् मनः । एवं ज्ञानोत्पत्त्यनुत्पत्ती मनसो लिङ्गम् । गुणाः संख्यापरिमाणप्टथवःवसंयोगविभागपरत्वा-परत्वसंस्काराः ।

द्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते । ३ । २ । २ ।

यथा अद्रव्यवत्त्वात् परमाणुवायोर्द्रव्यत्वं नित्यत्वं च एवं मनसः ।

10 प्रयत्नायौगपद्याज्ज्ञानायौगपद्याचैकं मनः । ३ । २ । ३ ।

बहुषु कार्येषु ज्ञेयेषु च युगपत् प्रयत्ना ज्ञानानि वा न पादुर्भवन्तीत्यतः प्रयत्न-ज्ञानायौगपद्यादेकं मनः प्रतिशरीरं मूर्तमस्पर्शं निरवयवं नित्यमणु आशुचारीति ।

## प्राणापाननिमेषोन्मेषजीवनमनोगतीन्द्रियान्तरविकाराः सुख-दुःखे इच्छाद्वेषौ प्रयत्नश्चेत्यात्मलिङ्गानि । ३ । २ । ४ ।

15 प्राणापाननिमेषोन्मेषा मनोगतिश्च प्रयत्नकार्यत्वादात्मनो लिज्जम्, जीवनमदृष्टकार्य-त्वात्, इन्द्रियान्तरविकाराः स्मृतिपभवत्वात्, सुखादयो गुणत्वात् । तिर्यक्पवनस्य वायोर्देहस्थितस्य यत् प्राणापानकर्म तत् प्रयत्नकार्यम्, शरीरपरिग्रृहीतवायुविषयत्वे सति विक्वतत्वात्, मस्त्रापरिगृहीतवायुकर्मवत् । निमेषोन्मेषक्रियापि प्रयत्नकार्या, निमेषोन्मेष-क्रियाशब्दवाच्यस्त्वात्, दाख्यन्त्रनिमेषोन्मेषक्रियावत् । मनसा संयोग आत्मनोऽदृष्टापेक्षो जीवनम्, शरीरवृद्ध्यादि तत्कार्यमपि जीवनम्, शरीरं प्रयत्नवताघिष्ठितम्, वृद्धिक्षतभग्न-संरोद्दणनिमित्तत्वात्, जीर्णगृहवत् । इन्द्रियान्तरं प्रति मनसो गमनं मनोगतिः प्रयत्न-कार्या, अभिमतप्रदेशसम्बन्धनिमित्तत्वात्, पेळकक्रियावत्, सा हि दारकप्रयत्नकृता । रूपालोचन-संस्कारव्यक्ति-रसस्मरण-प्रयत्न-मनःक्रिया-रसनमनःसम्बन्ध-रसनविकाराणां पूर्वस्य पूर्वस्य कारणत्वादुत्पत्तिः, जप्तिस्तु वैपरीस्येन, उत्तरोत्तरस्मात् पूर्वस्य पूर्वस्य पूर्वस्य स्मरणेन आत्मा अनुमीयते । न स्मृतिरिन्द्रियाणामन्येन दृष्टेऽर्थेऽन्यस्य । न शैरीरावय-वस्य, अवस्थामेदेन भिद्यमानत्वात् । '' देवदत्तस्य रूपरसगन्धस्पर्शप्रत्यया एकानेक-निमित्ताः, ' मया ' इति प्रत्ययेन प्रतिसन्धानात् , कृतसङ्केतानां बहूनामेकस्मिन् नर्तकी-अक्षेपे युगपदनेकप्रत्ययवत् " [ न्यायवार्तिक १ । १ । १० ] इति उद्योतकरः ।

सुखादयश्च गुणिसापेक्षाः, गुणखात्, रूपवत् ।

#### द्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते । ३ । २ । ५ ।

अद्वव्यवत्त्वात् परमाणुवायोरिव द्रव्यःवनित्यःवे ।

ननु च

यज्ञदत्त इति सति सन्निकर्षे प्रत्यक्षाभावादू दृष्टं लिङ्गं न विद्यते । ३ । २ । ६ ।

यथा चाञ्चाक्षुषार्थसन्निकर्षे सति यज्ञदत्तोऽयमिति प्रत्यक्षं भवति न तथा प्राणादि-सुखादिसम्बद्धोऽयमात्मेति ज्ञानं जायते। अथ कथमदृष्टसम्बन्धं प्राणादि आत्मनो लिङ्गम् ! तदाह-न प्राणादि दृष्टं लिङ्गम्।

### सामान्यतो दृष्टाचाविशेषः । ३ । २ । ७ ।

प्राणादीनां निर्निमित्तानां सुखादीनां चानाश्रितानामनुखतिः, अत एषां केनापि 15 निमित्तेनाश्रयेण भाव्यम्, इत्यतोऽपि सामान्यतो दृष्टादाकाशादीनामनिरासादविशेषः, तेषामपि हेतुत्वसम्भवात् ।

#### तस्मादागमिकम् । ३ । २ । ८ ।

' आत्मास्ति ' इति प्रवादमात्रमित्यर्थः ।

नैतत्,

## अहमिति दाब्दव्यतिरेकान्नागमिकम् । ३ । २ । ९ ।

अहमिति शब्देन क्षिंत्यादिभिन्नात्मद्रव्यविषयेण ऐकाधिकरण्यात् 'अहं प्राणादिमान् , अहं सुखवान्' इति । तत्मात् प्राणादिलिङ्गत्वानागमिकम् ।

१ शरीरस्य O. । २ दृश्यतां नयचकृत्रुत्ति: पृ० ५४७ पं० १६ । तत्त्वसंग्रहपञ्जिका. स्त्रो० १८०-१८१ । ३ ' चञ्जुषा अर्थसलिकर्षे ' इति पाठोऽत्र समीचीनो भाति । ४ क्षित्यादिविभिन्ना O. । 25

5

20

ननु च

यदि च दृष्टप्रत्यक्षोऽहं देवदत्तोऽहं यज्ञदत्त इति । ३ । २ । १० । यदि खल्वहं देवदत्तोऽहं यज्ञदत्त इत्यात्मनि दृष्टपत्यक्षमिदं भवेत् एवं युज्येत अहंशब्दस्यात्मवाचकत्वम्, यावता शरीराभिधायकदेवदत्तशब्दैकार्थाधिकरणत्वादहं-5 शब्दोऽपि श्वरीरवाचकः । तस्मान्न प्राणादिषुखादीन्यात्मनिर्णयहेतुः ।

देवदत्तराब्दः कथं शरीरे इत्याह-

देवदत्तो गच्छति विष्णुमित्रो गच्छतीति चोपचाराच्छरीर-प्रत्यक्षः । ३ । २ । ११ ।

गमनवाचिना 'गच्छति' इति शब्देन सह प्रयोगाद् देवदत्तशब्दः शरीरवचनो-10 ऽवसीयते आत्मनो गत्यसम्भवात् । तस्मादहंशब्दोऽपि शरीरे एव, देवदत्तशब्देन सह दृष्टत्वात् ।

े नेतत्,

## सन्दिग्धस्तूपचारः । ३ । २ । १२ ।

देवदत्तशब्देन एकार्थाधिकरणत्वाद् योऽयमुपचारोऽहंशब्दस्य शरीरे स सन्दिग्धः, 15 किं शरीरस्य आत्मोपकारकत्वादहंशब्द आत्माभिधायक उपचरित उत मुख्यतया शरीरस्याभिधायकः ! इति न शरीरात्मनोरहंशब्दस्य निश्चयः ।

स्वपक्षे निश्चयमाह----

अहमिति प्रत्यगात्मनि भावात् परत्राभावादर्थान्तरप्रत्यक्षः । ३। २। १३।

20 प्रत्यगात्मनीति आत्मनि, परत्रेति शरीरे । यदि अहंशब्दः शरीरवचनः स्यात् एवं सति तस्मिन् पिण्डे देवदत्तशब्द इव सर्वैः प्रयुज्येत । न त्वेवम् , अत आत्मन्यर्था-न्तरे ' अहं 'शब्दः प्रत्यक्षः ।

शरीर इव आत्मन्यपि परैरप्रयोगान्न स्यादिति चेत्, अत आह----

न तु रारीरविरोषार् यज्ञदत्तविष्णुमित्रयोर्ज्ञानविरोषः। ३। २। १४।

25 १ यदि दृष्ट्रप्त O. 1 २ प्राणादिसुखादीनां निर्णयहेतुः O, P. 1

यज्ञदत्तविष्णुमित्रयोः सम्बन्धिनः शरीरविशेषाद् यथा दृष्टाद् न तदीये सुखादाव-स्मदादीनां जायते ज्ञानं तथैव न तदीयाहङ्कारोऽस्माभिः संवेद्यते यतोऽहंशब्दः प्रयुज्येत । शरीरवाचकत्वे तु यथा शरीरं दृष्ट्वा तत्र देवदत्तशब्दं प्रयुद्धते तद्वदिममपि प्रयुद्धीरन्, न त्वेवम् । तस्मान्न शरीरे । आत्मवृत्तित्वे तु परैरप्रयोगः । एवमहंशब्देन एकाधिकरण-त्वात् सुखादय आत्मविषयाः प्राणादयश्च तन्निमित्ताः ।

ननु\*

### सुखदुःखज्ञाननिष्पत्त्यविशेषादैकात्म्यम् । ३ । २ । १५ ।

यथा सछिङ्गाविरोषाद् विरोषल्ङिङ्गाभावाचैको भावस्तथैव सुखदुःखज्ञानानां निष्पत्त्यविरोषाद् विरोषल्ङिङ्गाभावाचैकास्म्यम् ।

नैतत्\*

नाना व्यवस्थातः । ३ । २ । १६ ।

अन्यस्य सुखादियोगेऽन्यस्य तद्भावादनया व्यवस्थया नाना आत्मानः ।

र्दैास्त्रसामर्थ्यांचेति । ३। २। १७।

'मामकामो यजेत, स्वर्गकामो यजेत' [] इत्यतोऽपि शास्त्रसामर्थ्याद् नाना आत्मानः । तस्य गुणाः बुद्धिसुखदुःखेच्छाद्वेषमयत्नाद्दष्टसंस्कारा वैशेषिकाः । 15 अन्ये तु संख्यापरिमाणप्टथक्त्वसंयोगविभागाः ।

#### ॥ तृतीयोऽध्यायः ॥

१ °विष्णुमित्रसम्बन्धेन P. । २ \* \* एतचिह्रान्तर्गतः पाठः O मध्ये नास्ति । ३ °षादैक्यम् P । ४ ज्ञास्नसामर्थ्याच । ततीयोऽध्यायः PS. ।

5

## चतुर्थस्याध्यायस्याद्यमाहिकम् ।

एवं द्रव्याण्युक्त्वा नित्यत्वमुपल्रव्ध्यनुपल्रव्धी च तेषु कथयति प्रसङ्गादन्यत्-

### सदकारणवत् तन्नित्यम् । ४। १ । १ ।

अद्रव्यवत्त्वादित्यनेन यत् सत् कारणरहितं तद् नित्यमुक्तं परमाण्यादि । उपरुव्यौ तु

## तस्य कार्यं लिङ्गम् । ४ । १ । २ ।

तस्य परमाण्वादेरिन्द्रियेरगृह्यमाणस्यापि शरीरमहाभूतादि कार्यं लिङ्गम् । यतः

कारणभावाद्धि कार्यभावः । ४ । १ । ३ ।

10 यस्मात् कारणेभ्यस्तन्त्वादिभ्यः पटादि कार्यमुत्पद्यतेऽतः कार्यस्य कारणपूर्व-कत्वात् कारणस्य कार्यं लिङ्गम् ।

# अनित्यमिति च विद्रोषप्रतिषेधभावः । ४ । १ । ४ ।

यदा खलु 'सर्वे कार्यमनित्यम्' इत्युच्यते तदानेन नित्यत्वस्य विशेषप्रतिषेधेन कार्यविषँयेण किञ्चित् कारणं नित्यमिति ज्ञायते ।

15

5

### अविद्या च । ४ । १ । ५ ।

अविद्या अत्रहणमतीन्द्रियखेन परमाणूनाम् , तदपि अनित्यखं निवारयति । अदृश्यमाने ह्यर्थे तद्गतमनित्यखं केन गृह्येत ? तस्मान्नानित्यता वक्तुं शक्या ।

१ सदकारणवन्नित्यम् O. PS. मि. उ. । विशालामलवती. पृ० १९७ ८ । '' सदकारणवत्त्वा-(त्त ?) जित्यम् "—प्रमाणसमुच्चयवृत्ति. T<sup>1</sup> पृ० ३९ ८, T<sup>2</sup> पृ० १२० b । यथा P. मध्ये 20 तथा नयचकवृत्तौ [पृ० ३९० पं० ८] अपि 'सदकारणवत् तन्नित्यम् ' इति पाठ उपलभ्यत इति सोऽपि प्राचीनः पाठः । २ °भूतादिकं लिङ्गम् O. । ३ अनित्यमिति च विशेषप्रतिषेधभावः PS. । अनित्य इति विशेषतः प्रतिषेधभावः-उ. । अनित्यमितिविशेषप्रतिषेधाभावः O. । अनित्यमिति न विशेषे प्रतिषेधभावः P. । "यदपि नित्यत्वे द्वितीयं कारणमुक्तम्-अनित्यमिति च विशेषप्रतिषेधभावः प्रतिषेधाभाव इति "—ब्रह्मसूत्रशांकरभाष्य २ । २ । १५ । ' यदपि द्वितीयमिति । लब्धरूपं द्वि कचित् किखिदन्यत्र निषिध्यते तेन ' अनित्यम् ' इति लौकिकेन निषेधेन अन्यत्र नित्यत्त्वसद्भावः 25 कल्पनीयः । ते चान्ये परमाणव इति । "—ब्रह्मसूत्रशांकरभाष्यभाषती. २ । २ । १५ । उपरुब्धिः कथमिति चेत्,

## महत्यनेकद्रव्यवत्त्वाद्रपाचोपलब्धिः । ४ । १ । ६ ।

महत्त्वपरिमाणसमवायिनि द्रव्ये समवायिकारणद्रव्यबहुत्वाद् रूपाच शुक्लादेर्ज्ञानं भवति ।

कुत एतत् । यतः

### अद्रव्यवत्त्वात् परमाणावनुपलब्धिः । ४ । १ । ७ ।

सत्यपि रूपे परमाणोः समवायिकारणद्रव्याभावान्नोपरुव्धिः ।

## रूपसंस्काराभावाद् वायावनुपलब्धिः । ४ । १ । ८ ।

सत्यपि अनेकद्रव्यवत्त्वे महत्त्वे च रूपाख्यस्य संस्कारस्याभावाद् वायावनुपळठिघः । अनेकद्रव्यताया विशिष्टाया प्रहणात् व्यणुकेऽप्यनुपल्ठठिघः सिद्धा ।

रूपे कथम् ?

अनेकद्रव्येण द्रव्येण समवायाद् रूपविशेषाचोपछडिघः । ४।१। ९।

महता अनेकद्रव्यसमवायिद्रव्येण घटादिना रूपगुणस्य समवायाद् रूपविशेषाच रूपत्वाख्यात् सामान्यविशेषादुपछव्धिः ।

एतेन रसगन्धस्पर्द्रोषु ज्ञानं व्याख्यातम् । ४ । १ । १० । एतेन अनन्तरोक्तेन न्यायेन अनेकद्रव्येण द्रव्येण समवायाद् रसःवादिसामान्य-विरोषेभ्यश्च रसादीनाम्रुपरुव्धिः ।

### तदभावादव्यभिचारः । ४ । १ । ११ ।

परमाणुरूपर्स्यानेकद्रव्येण द्रव्येण समवायाभावान्नोपलव्धिः, ततोऽनेकद्रव्येण [द्रव्येण] समवायस्य रूपोपलब्धेश्चाव्यभिचारः ।

संख्याः परिमाणानि <sup>\*</sup>प्र्थिक्त्वं संयोगविभागौ परत्वापरत्वे कर्म च र्रूपिद्रव्यसमवायाच्चाक्षुषाणि । ४ । १ । १२ ।

रूपीति\* विशिष्टं रूपि, तेन उपल्रव्धियोग्येन रूपिणा समवायादेतानि चाक्षुषाणि

5

10

15

20

१ अ[त्र ?]प्रहणात् P. । २ अनेकद्रव्येण समवायाद् PS. O. । ३ अनेकसमवायि• O. । ध °स्यानेकद्रव्येग समवाया °O. । ५ \* \* एतचिह्वान्तर्गतः पाठः P मध्ये नास्ति । ६ रूपि- 25 समवाया °O. ।

स्वसामान्यविशेषेभ्यश्च ।

्**कृतः !** २२२३ व २०२३ राज्यत्व क्रिस्ट्री विद्या राज्यत्व वि

े अस्पिडवचाक्षुपत्वात् । ४ । १ । १३ ।

यस्माद् रूपरहितेषु भेहरसु द्रव्यान्तरेषु स्थितानि न ज्ञायन्ते । एतेन गुणत्वे भावे च स्वैन्द्रियज्ञानं व्याख्यातम् । ४ । १ । १४ । यथैव महत्यनेकद्रव्येण समवायाद् रूपादीनां समवेतानामुपळव्धिरेवं महति समवेतेषु गुणेषु समवेतयोर्गुणत्वमावयोस्तैस्तैर्गुणै रूपादिभिः\* समवायाद् यथास्वं चक्षु-रादीन्द्रियैरुग्र्लेव्विः, न तु सामान्यविशेषास्तेषूपळम्भकास्तदभावात् । एवं तत्त्वादीनां स्वैसिन्द्रियैः, द्रव्ये तु भावस्य\* समवायात् । कर्मणि समवेतसमवायाद गणवत् ।

### ॥ चतुर्थस्याद्यमाह्तिकम् ॥

ि नहत्स नावन्तरेषु P. । महत्स्ववान्तरेषु O. । २ सार्वेन्द्रियज्ञानं P. । सर्वेन्द्रियं ज्ञानं PS. मि. उ. । ३ व्याख्यातम् । चतुर्थस्य प्रथमाहिकम् PS. । ४ \* \* एतचिह्रान्तर्गतः पाठः O मध्ये नास्ति । ५ विशेषेषूपल° P. ।

<u>5</u>

1 A. MT

# चतुर्थस्याध्यायस्य द्वितीयमाह्निकम् ।

इदानीमाध्यात्मिकमेषां कार्यमुच्यते, तत्र-

क्षित्यादिपञ्चकेन शरीरारम्मे त्रयाणां प्रत्यक्षत्वाद् वायोरप्रत्यक्षत्वाद् यथा तद्वता 5 संयोगोऽप्यपरयक्ष एवं शरीरमप्रत्यक्षं स्यात् प्रत्यक्षाप्रत्यक्षेरारब्वत्वात् । प्रत्यक्षत्वात्तु मन्यामहे–न पञ्चभिरारब्धमिति ।

ननु त्रिभिः प्रत्यक्षेरारभ्येत, कार्यके कार्यके स्वतंत्र कार्यक्रय कार्यक्र

गुणान्तराप्रादुर्भावाच्च त्र्यात्मक्तमपित्तन । ४ । २ व २ वर्ष 🖓 🕬 📿 🖄

क्षितिसलिखानछैरारम्मे विरुक्षणेभ्यो रूपादिभ्यः कार्ये विरुक्षणानि रूपाणि 10 गुणान्तराणि जायेरन् । न त्वेवम् । अपि तु पार्थिवानेव रूपादीनुपरुभामहे । तस्मान्न ज्यात्मकम् ।

आत्मसंयोगस्त्वविप्रतिषिद्धोः मिथः पञ्चानाम् । ४ । २ । ३ । आत्मशब्देन स्वरूपम्, स्वरूपेण पञ्चानामपि भूतानां परस्परसंयोगो न प्रतिषिध्यते शैरीरेऽनारम्भकत्वेन । पार्थिवशरीरे जलादीनि संयोगीनि, न समवायीनि । जलादिभिर-योनिजमेव शरीरमारभ्यते वरुणलोकादौ ।

कुतः !

### अनेकदेदापूर्वकत्वात् । ४ । २ । ४ ।

अनेकदेशाः परमाणवः, तैरेवारभ्यते जलादिशरीरम्, न शुकशोणिताभ्याम् । तच

#### धर्मविशेषात् । ४ । २ । ५ ।

धर्मविशेषापेक्षाः परमाणव एव शरीरमारभन्ते न शुकादि । कथं हि पुण्यवतां शुकादिमयं शरीरं स्यात् ।

१ प्रत्यक्षाप्रत्यक्षाभ्यामप्रत्य ° P. । २ °रारभ्यते O. । ३ शरीरेणारम्भकत्वेन O. P. । ४ तैरारभ्यते O. । 25

 $\mathbf{20}$ 

चन्द्रानन्द्विरचितवृत्त्यलङ्ग्ते वैशेषिकस्तूत्रे

इतथ,

#### कार्यविद्रोषात् । ४ । २ । ६ ।

<mark>शलमादिशरीर</mark>ाख्यात् कार्यविरोषाद् मन्यामहे–सन्त्ययोनिजानि । इत**श्व,** 

#### समाख्याभावात् । ४ । २ । ७।

' अज्ञारेभ्यो जातोऽज्ञिराः ' इत्येवमादिसमाख्यामावाद् मन्यामहे-सन्त्ययोनिजानि । कुतः !

#### संज्ञादिमत्त्वात् । ४ । २ । ८ ।

यतः प्रत्यक्षेण अङ्गारजन्मीदिकमर्थं दृष्ट्वा पुरुषैः पणीयन्ते संज्ञाः ' अङ्गिराः ' 10 इत्यादयः । अतः संज्ञानामादिमत्त्वात् समाख्या यथार्था ।

अतः

#### सन्त्ययोनिजां वेदलिङ्गांचेति । ४ । २ । ९ ।

'चन्द्रमा मनसो जातः ' [ ] इत्यादिकाच वेदलिङ्गात् सन्त्ययोनिजाः शरीरविरोषाः । एवं जलादिशरीरमयोनिजमेव । पार्थिवं तु योनिजमयोनिजं च ।

15 ॥ चतुर्थोऽध्यायः । समाप्तो द्रव्याधिकारः ॥

१ 'जन्मादिकं दृष्ट्वा O. । २ 'जानि वेद' O । ३ 'लिङ्गाच । चतुर्थोऽध्यायः PS. ।

### पञ्चमस्याध्यायस्य प्रथममाह्निकम् ।

एवमुक्तेषु द्रव्येषु गुणानुछङ्घ्य अल्पवक्तव्यत्वात् कर्माण्यभिघत्ते । तत्र----

## आत्मसंयोगप्रयत्नाभ्यां हस्ते कर्म । ५ । १ । १ ।

स्वाश्रयसंयोगापेक्षित्वात् प्रयत्नस्य क्रियारम्भे आत्महस्तसंयोगः कर्मणः कारणम् । सोपेक्षकारणत्वात् संयोगस्य प्रयत्नोऽपि कारणम् । अतो द्वाभ्यां हस्ते कर्म । 5

#### तथा मुसलकर्म हस्तसंयोगाच । ५ । १ । २ ।

तथेति सद्ध्यामात्रातिदेशः, तेन इस्तमुसलसंयोगो मुसलकर्भणः कारणं पूर्वाधिकृतश्च प्रयत्नः । न तु आत्मद्दस्तसंयोगोऽसमवायिकारणं मुसलकर्भणि, आत्मसंयुक्तहस्त-संयोगादेव तत्सिद्धेः ।

अभिघातजे मुसलकर्मणि व्यतिरेकादकारणं इस्तसंयोगः 10 । ५ । १ । ३ ।

वेगवद्रव्यसंयोगोऽभिघातः, उऌखलाभिघातादुरपन्ने मुसलस्योत्पतनकर्मणि अकारणं हस्तमुसलसंयोगः पूर्वप्रयत्नस्याभिघाताद् विनष्टत्वात् , 'उत्पततु मुसलद्रव्यम् ' इती-च्छाया अभावात् प्रयत्नान्तरस्याभावः, संयोगस्य च गुणकर्मारम्भे सापेक्षकारणत्वात् प्रयत्नरहितो हस्तमुसलसंयोगो न कारणमुत्पतनस्य ।

### तथात्मसंयोगो इस्तमुसलकर्मणि । ५ । १ । ४ ।

यथैव हस्तमुसलसंयोगो मुसल्ठोत्पतनकर्मणि न कारणं तथात्महस्तसंयोगोऽपि हस्तोत्पतनकर्मणि न कारणं संयोगस्य सापेक्षकारणत्वात् 'मुसलेन सहोत्पततु हस्तः ' इति [अभि]सन्धेरभावेन प्रयत्नस्य चाभावात् ।

कुतस्तयोरुत्पतनमिति चेत्,

मुसलाभिघातात्तु मुसलसंयोगाद्धस्ते कर्म । ५ । १ । ५ ।

उत्द्रख्रेलाभिघातो मुसलस्योत्पतनकर्मणः कारणम् । हस्तमुसलसंयोगस्तु मुसलगत-वेगापेक्षो हस्तकर्मणः कारणम्, नाभिघातोऽसमवेतत्वात् ।

१ सापेक्षि O. । २ गुणकर्मारम्भसापेक्ष O. । °णकर्मारम्भे सापेक्ष P. ।

20

# चन्द्रानन्दविरचितवृत्त्यळङ्कृते वैद्रोषिकस्तूत्रे ।

#### तथात्मकर्म हस्तसंयोगाच । ५ । १ । ६ ।

आत्मेति शरीरैकदेशः, यथा चैतदपत्ययं हस्ते मुसले च कर्म तथैव हस्तावयव-संयोगाद् हस्तगतवेगापेक्षाद् हस्तोत्पतनकालेऽवयवे तस्मित्रपत्ययं कर्म जायते ।

#### संयोगाभावे गुरुत्वात् पतनम् । ५ । १ । ७ ।

विभागान्निवृत्ते हस्तमुसळसंयोगे गुरुत्वात् पतनं भवति । नोदनविद्रोषाभावाद् नोर्ध्वं न तिर्यग् गमनम् । ५ । १ । ८ ।

नुद्यतेऽनेनेति नोदनं वेगप्रयत्नापेक्षः संयोगविशेषः, प्रेरकपयत्नाभावे नोदनाभावाद् नोर्ध्वं तिर्थग् वा केवलाद् गुरुत्वाद् मुसलादेर्गमनकर्म भवति ।

कुतो नोदनविशेषः !

10

5

#### प्रयत्नविद्येषान्नोदनविद्येषः । ५ । १ । ९ ।

' अत्र इदं क्षिपामि ' इति इच्छाविशेषजः प्रयत्न उत्पन्नो हस्तादेईव्यस्य द्रव्या-न्तरेण संयोगं नोदनाख्यं जनयति ।

### नोदनविद्रोषादुदसनविद्रोषः । ५ । १ । १० । दूरदेशप्रेरणेच्छाविशिष्टात् प्रयरनाजातो नोदनविरोषो दूरदेशक्षेपणं करोति ।

15

### हस्तकर्मणा दारककर्म व्याख्यातम् । ५ । १ । ११ । यद् गर्भेस्य स्पन्दनादिकर्म तदात्मशरीरैकदेशसंयोगाज्जीवनपूर्वकप्रयत्नापेक्षाद् भवतीति सप्रत्ययम्, मातुः कार्यावस्करोपसर्पणकर्म गर्भस्याप्रैत्ययमात्मसंयोगाददृष्टा-पेक्षादु भवतीति ।

#### तथा दग्धस्य विस्फोटनम् । ५ । १ । १२ ।

20 व्यासक्ते मनसि यद् दग्धस्य ईंस्तादेर्विक्षेपणं तदपि जीवनपूर्वकप्रयत्नापेक्षादात्म-हस्तसंयोगाद् भवतीति नापत्ययम् ।

# प्रयत्नाभावे गुरुत्वात् सुप्तस्य पतनम् । ५ । १ । १३ ।

शरीरविधारकप्रयरनाभावे सुप्तस्याङ्गानां पतनं गुरुत्वाद् भवति तदाभिसन्धेर-भावात् ।

25 १ ततो O. । २ दूरदेशे O. । ३ <sup>°</sup>प्रत्ययात्मसंयोगा<sup>°</sup> O. । ४ हस्तादेरवक्षेपणं O. । ५ तुदाऽभिसन्धे<sup>°</sup> P. । तदभिसन्धे<sup>°</sup> O. । तृणकर्भ वायुसंयोगात् । ५ । १ । १४ । वेगापेक्षाद् वायुतृणसंयोगात् तृणादीनां कर्म, तेषां प्रयत्नाभावात् । मणिगमनं सूच्यभिसपेणमित्यदृष्ठकारितानि । ५ । १ । १५ । मणीनां तस्करं प्रति गमनं सूचीनां चौयस्कान्तं प्रति धर्माधर्मक्वतमित्यर्थः । इषावयुगपत् संयोगविद्रोषाः कर्मान्यत्वे हेतुः । ५ । १ । १६ । 5 नोदनादाद्यं कर्म, संस्काराद् बहूनि कर्माणि इषावुरपधन्ते । एकस्मिस्तु कर्मणि

प्रथमेणैवाकाशसंयोगेन विनष्टत्वात् कर्मण उत्तरसंयोगविभागा नोत्पचेरन्, तस्मादिषाव-नेकं कर्म ।

नोदनादाद्यमिषोः कर्म कैर्मकारिताच संस्कारादुत्तरं तथोत्तर मुत्तरं च । ५ । १ । १७ ।

ज्याशरसंयोगः प्रयत्नापेक्षो ज्यागतवेगापेक्षो वा नोदनम्, तत आद्यमिषोः कर्म नोदनापेक्षं संस्कारं करोति, निरपेक्षं तु संयोगविभागौ । ततः संयोगाद् विनष्टे कर्मणि नोदने विभागाद् <sup>४</sup>विनिवृत्ते आद्यकर्मजसंस्कार उत्तरमिषौ कर्म करोति, तथोत्तरमुत्तरं पौनःपुन्येनेत्यर्थः ।

20 I

15

રઙ

संस्काराभावे गुरुत्वात् पतनम् । ५ । १ । १८ । स्पर्शवद्रव्यसंयोगेन संस्कारविनाञाद् गुरुखं तरपतनकर्म करोति ।

#### ॥ पञ्चमस्याद्यमाह्तिकम् ॥

१ वायस्कान्तं P. | २ संयोगविशेषात्कर्मान्यत्वे हेतुः <math>P. | संयोगविशेषात् कर्मान्यत्वे हेतुः PS. | संयोगविशेषाः कर्मान्यत्वे हेतुः O. | संयोगविशेषाः कर्मान्यत्वे हेतुः H. 3. | संयोगविशेषाः कर्मान्यत्वे हेतुः O. | संयोगविशेषाः कर्मान्यत्वे हेतुः H. 3. | संयोगविशेषाः कर्मान्यत्वे हेतवः न्यायवार्तिक. | | ४० | ३ तत्कर्मकारिताच मि. 3. स् क्ति ९० ९७१, 20 सेतु ९० १८०, व्योमवती ९० १९५। ४ निष्ठत्ते <math>O. | ५ तथोत्तरमुत्तरेण O. |

# पञ्चमस्याध्यायस्य द्वितीयमाह्निकम् ।

आध्यासिकेषु तरसम्बद्धेषु च कर्माण्युक्रता महाभूतकर्माणि व्याचष्टे-नोदनादभिघातात् संयुक्तसंयोगाच प्रथिव्यां कर्म । ५ । २ । १ । समस्तान व्यस्तांश्च गुरुत्वद्रवत्ववेगप्रयत्नानपेक्षमाणो यः संयोगविरोषो <sup>3</sup>नोदनात् प्रेरणादविभागद्देतोः कर्मणः कारणं [ तद् १ ] नोदनम्, तथाहि-पादादिभिर्नुद्यमानायां पद्काख्यायां प्रथिव्यां कर्म जायते । वेगापेक्षोऽभिषातादभिहन्यमानस्य विभागद्देतोः कर्मणः कारणं संयोगोऽभिघातः, तथाहि-रथादिभिरभिघातात् प्रथिव्ये इदेरोषु दृश्यते कर्म । संयुक्तसंयोगाच, नुद्यमानाभिइन्यमानभ्यां च संयक्तेषु भवन्ति कर्माणि ।

### तद् विद्येषेणादृष्ठकारितम् । ५ । २ । २ ।

10 यत् खङ विरुद्धकियवायुसंयोगात् सर्वस्यां प्रथिव्यां कम्पादि कर्म प्रजानां शुभा-शुभसूचनायोत्पद्यते तत् सर्वेषामेव शुभाशुभसूचनाद् विशेषेणादृष्टकारितम् ।

# अपां संयोगाभावे गुरुत्वात् पतनम् । ५ । २ । ३ । विधारकवाय्वभ्रसंयोगामावेऽपां गुरुत्वात् पतनकर्म भवति ।

# तद् विद्येषेणादृष्ठकारितम् । ५ । २ । ४ ।

15 सस्यानां समृद्धये विनाशाय वा सर्वजनानामदृष्टेन जनितं पतनकर्म अदृष्टकारित-सुच्यते ।

#### द्रवत्वात् स्यन्दनम् । ५ । २ । ५ ।

१ नोदनाभिषातात् O. मि. उः । २ गुरुत्ववेग<sup>9</sup> O. । ३ नोदनादविभागहेतोः P. । तुल्जा----- तत्र नोइनं गुरुत्वद्रवत्ववेगप्रयत्नानपेक्षमाणो यः संयोगविशेषो नोदनमविभागहेतोरेकस्य कर्मगः कारणं तस्माचतुर्ध्वपि महाभूतेषु कर्म भवति, यथा पङ्घाख्यायां पृथिव्याम् । वेगापेक्षो यः संयोगविशेषो विभागहेनोरेकस्य कर्मगः कारणं सोऽभिवातः । तस्मादपि चतुर्धु महाभूतेषु कर्म भवति यथा पाषागादिषु निष्ठुरे वस्तुन्यभिपतितेषु । तथा पादादिभिर्नुधनानायामभिइन्यमानायां वा पङ्घाख्यायां पृथिव्यां यः संयोगो नोदनाभिषातयोरन्यतरापेक्ष उभयापेक्षो वा स संयुक्तसंयोगः तस्मादपि पृथिव्यादिषु कर्म भवति । ये च प्रदेशा न नुधन्ते नाप्यभिहन्यन्ते तेष्वपि कर्म जायते । '' इति 25 प्रदास्तपादमाष्ये कर्मनिरूपणे । ४ नुधमानाभिइन्यपरिखागसंयुक्तेषु O. । ५ विनाशायान्न सर्वजनाना O. ।

विधारकाभावादपां स्यन्दनकर्भ द्रवत्वाद् भवति ।

नाड्या वायुसंयोगादारोहणम् । ५ । २ । ६ ।

नाडीति रश्मिः, सवितुद्वीं रश्मी-शुचिश्च शुकश्च। शुचिरप आदत्ते शुकेण इद्धि करोति । शुच्याख्यया नाड्या वायुसंयुक्तया आदित्यप्रयत्नापेक्षयारोहणम् ।

नोदनात् पीडनात् संयुक्तसंयोगाच । ५ । २ । ७ । नोदनाचित्रैदण्डादिभिरारोहणम्, पीडनाद् वस्नादिभिः, पीड्यमाननुद्यमानाभ्यां च संयुक्ते ।

वृक्षाभिसर्पणमित्यदृष्ठकारितम् । ५। २। ८।

षक्षमूले निषिक्तानामपां वृक्षोपरि गमनमदृष्टेन क्रियत इति । अपां सङ्घातो चिलयनं च <sup>3</sup>तेजसः संयोगात् । ५ । २ । ९ । <sup>10</sup> अपां सङ्घातः काठिन्यं दिव्येन तेजसा संयोगात् , दिव्यभौमाभ्यां तु विरुयनम् ।

तैत्रावस्फूर्जथुर्लिङ्गम् । ५ <sup>|</sup> २ | १० |

' अस्ति दिव्यासु अप्सु तेजः ' इत्यत्र तेजसः अंवस्फू ज्ञेथुरअाविःसरणं लिङ्गमिति ।

वैदिकं च । ५ । २ । ११ ।

'ता अग्नि गर्भे द्धिरे वम्षा' [ ] इति च वैदिकं वाक्यं दिव्यास्वप्सु 15 तेजसो ँलिङ्गमिति ।

अपां संयोगाद् विभागाच स्तनयित्तुः । ५ । २ । १२ ।

मेघाशनिशब्दः स्तनयित्तुः । विरुद्धदिक्तियाभ्यां वायुभ्यामपां प्रेर्थमाणानां तरज्ञभूतानां परस्पराभिघातारूयात् संयोगाच्छब्दः । एक्तेनापि प्रकुपितेन वायुना व्यव-च्छिद्यमानानामपां विभागाच्छब्दः ।

20

22

पृथिवीकर्मणा तेजःकर्म वायुकर्म च व्याख्यातम् । ५ । २ । १३ ।

यथा नोदनाभिघातसंयुक्तसंयोगाद्दष्टेम्यः पृथिव्यां कर्मे तथा तेजसो वायोश्च एतदनियतं कर्म ।

१ आदित्यं चतुरपेक्षया O. । २ धचत्रचण्डादिभि O. । ३ तेजःसंयोगात् O उ. । ४ तत्र च स्फूर्जेथुं P. । तत्रास्फूर्जथुं O. । तत्रापर्स्फुजथुं मि. । तत्र विस्फुर्जथुं उ. । ५ अथस्फूर्जथुं 25 P. । ६ ता अग्निगर्भ दधिरे विरूपा O. । ७ लिङ्गम् P. । ८ एतदपि नियतं O. ।

ş

नियतं तु-

अग्नेरूर्ध्वज्वलनं वायोश्च तिर्यक्पवनमणुमनसोश्चायं कर्मेत्य-दृष्टकारितानि । ५ । २ । १४ ।

अग्नेरवस्थाने तिर्थेग् वा गमने पच्यमानस्याभस्मीभावः स्यादपां वा, तथा वायोर-5 तिर्थग्गमने पूयमानद्वैव्याणां पवनाभावोऽग्नेश्चापवोधः, विनष्टशरीराणामास्मनां सर्गादौ प्रथिव्यादिपरमाणुष्वाद्यं परस्परोपसर्पणकर्म न स्यात्, तथा लब्धभूमीनां योगिनां कल्गन्तेऽभितन्धाय प्रयत्नेन मनः शरीराद् व्यतिरिच्यावतिष्ठमानानां सर्गादौ नव-शरीरसग्वन्धाय मनस आद्यं कर्म न भवेत् अद्दष्टाद्दते । तस्मादग्नेर्र्डध्वेज्वलनं वायोश्च तिर्थक्पवनमणूनां चोपसर्पणकर्म मनसश्चाद्यं कर्म एतानि प्राणिनामद्देष्टन क्रतानि ।

10 हस्तकर्मणा मनसः कर्म व्याख्यातम् । ५ । २ । १५ । यथात्मसंयोगप्रयत्नाभ्यां हस्ते कर्म तथात्ममनः संयोगात् प्रयत्नाच मनसः कर्म, एतत् सदेहस्य कर्म, तत्र जामत इच्छाद्वेषपूर्वकात् प्रयत्नात्, प्रबोधकाले तु जीवन-पूर्वकात् ।

यतः संयोगो योगः स च कर्मकार्योऽतो योगाज्ञं कर्म, योगमोक्षौ च 15 कर्माधिकारेऽप्युच्येते—

आतमेन्द्रियमनोर्थसन्निकर्षात् सुखदुःखे तदनारम्भः । ५ । २। १६ । यतो हेतोरात्मेन्द्रियमनोर्थसन्निकर्षो ज्ञानकारणत्वेन सुखःदुखे जनयत्यतस्तदनारम्भः तस्य सन्निकर्षस्यानारम्भोऽनुत्पत्तिरुच्यत इति ।

\_\_\_\_ तथाहि—

20 आत्मस्थे मनसि सदारीरस्य सुखदुःखाभावः स योगः ५ । २ । १७ । यदा हि आत्मनि मनोऽवस्थितं नेन्द्रियेषु तदा चतुष्टयसन्निकर्षस्यानारम्मात् तत्कार्ययोः सुखदुःखयोरभावरूपो विद्यमानशरीरस्यात्मनो वायुनिग्रहापेक्ष आत्मनो मनसा संयोगो योगः ।

हित १ किर्ध्व O. । केर्द्ध P. PS. । २ भानस्य भस्मीभावः स्यादपां तथा वायोरतिर्थग्गमने 25 प्रूपमाने O. । ३ दिव्यागामेव नामावः अग्नेश्वाप्ररोधः O. । ४ किर्द्धज्व P. । रूर्ध्व ज्व O. । ५ मनसि स्वरारीरस्य PS । मनसि शरीरस्य O. P. उ. । ६ मनसि सशरीरस्य उ. । संयोगः O. PS. मि. ।

#### पञ्चमस्याध्यायस्य द्वितीयमाह्निकम् ।

योगाङ्गं प्राणायामकर्म किं नोक्तम् ?

कायकर्मणाऽऽत्मकर्म व्याख्यातम् । ५ । २ । १८ ।

इह आत्मशब्देन वायुः, यथात्मसंयोगप्रयत्नाभ्यां हस्ते कर्म तथात्मवायुसंयोगात् प्रयत्नाच प्राणायामकर्म ।

अपसर्पणमुपसर्पणमशितपीतसंयोगः कार्यान्तरसंयोगाश्चेत्यदृष्ट- 5 कारितानि । ५ । २ । १९ ।

मरणकाले पूर्वशरीराद् मनसो निःसरणमपसर्पणम् , शरीरान्तरेणाभिसम्बन्धो मनस उपसर्पणम् , शुक्रशोणितात् प्रमृति गर्भस्थस्य मात्रा उपयुक्तेनान्नपानेन नाडयनुप्रविष्टेन सम्बन्धोऽशितपीतसंयोगः, कल्ल्लार्बुदमांसपेशीघनशरीरादिभिरेकस्मिन्नेव संसारे ये सम्बन्धास्ते कार्यान्तरसंयोगाः, तान्यपसर्पणादीन्यद्दष्टेनैव क्रियन्ते, न प्रयत्नेन ।

10

तदभावे संयोगाभावोऽप्रादुभीवः स मोक्षः । ५ । २ । २० । एवंरूपस्यानाद्यपसपणादिनिमित्तस्यादृष्टस्याभावे जीवनारुयस्यात्ममनःसंयोगस्या-भावोऽन्यस्य च शरीरस्याप्रादुर्भावो यः स मोक्षः ।

तमोवृतत्वात् सर्वस्य ज्ञानानुरग्त्रौ तमो हेतुः । तत् पुनः---

द्रव्यगुणकर्मवैधम्याद् मावाभावमात्रं तमः । ५ । २ । २१ । 15 विनाशित्वेन नित्यैर्द्रव्यैर्वैधर्म्यादमूर्तत्वास्पर्शत्वप्रकाशविरोधेरनित्यद्रव्यैर्वेधर्म्यान्न द्रव्यं तमः, न च गुणः कर्म वा आश्रयानुपरुब्धेः । तस्मात् प्रकाशस्याभावमात्रं तमः । कृत एतत् ?

तेजसो द्रव्यान्तरेणावरणाच | ५ | २ | २२ |

तेजसः सवितृप्रकाशादेर्बद्दिः सद्धावात् पर्वतगुहादौ च द्रव्यान्तरेणावृतेऽभावाद् 20 मन्यामहे–तेजसोऽभावमात्रं तम इति । बाह्यं प्रदीपादिनिवर्त्यम् , अविद्यात्मकं तु ज्ञान-ज्योतिषा, इत्युक्तौ योगमोक्षौ ।

१ °संयोगः कायान्तर ° PS. । `संयोगकार्यान्तर ° P. । °संयोगाः कार्यान्तर ° O मि. उ. सेतु पृ० ४१३, व्योमवती पृ० ४२७ । °कायान्तर `इति PS. पाठोप्यऽत्र समीचीनतरो भाति । " कार्यान्तरं शरीरान्तरम् "—व्योमवती पृ० ४२७ । २ (उपभुक्तेन ?) । " अशित भीतं 25 भुक्तमुदकादि, तयोर्नाडयन्तरेण सञ्चरणम् '—व्योमवती पृ० ४२७ । २ नाडयानुप्रविष्टे सम्बन्धो ° P. । ४ ते तान्यपस ° P. । ५ तमोवृत्तत्वात् O. P. । ६ भावाभावस्तमः PS. । अभावस्तमः उ. । भाऽभावस्तमः — न्यायकन्दली पृ० ६ । अत्र वृत्त्यनुसारेण न्यायकन्दल्यनुसारेण मि. अनुसारेण च 'भाऽभावस्तमः' इति पाठोऽनुमतो भाति ।

### चन्द्रानन्दविरचितबृत्त्यलङ्कृते वैशेषिकसृत्रे ।

### दिक्कालावाकादां च कियावद्भयो वैधम्यांझिष्कियाणि। ५। २। २३। आकाश-काल-दिशोऽमूर्ताः कियावतः पृथिव्यादेरमूर्ततया वैधर्म्यात्निष्कियाः, 'च'शब्दादात्मापि निष्कियः ।

एतेन कर्माणि गुणाश्च व्याख्याताः । ५ । २ । २४ । एँतेनामूर्तत्वेन गुणाः कर्माणि च निष्क्रियाणि द्रष्टव्यानि, 'च'शब्दात् सामान्यादयः । निष्क्रियाणां समवायः कर्मभ्यः प्रतिषिद्धः । ५ । २ । २५ । निष्क्रियाणामभिघातादीनां कर्म समवेतं न भवति, स्वाश्रये कर्मजननात् ।

कारणं त्वसमवायिनो गुणाः । ५ । २ । २६ ।

यस्य गुणाः कारणमुक्तास्तस्यासमवायिन एव कारणम् ।

गुणैर्दिग् व्याख्याता । ५ । २ । २७ ।

' पूर्वेण निष्कमणम् ' इत्यादेः प्रत्ययभेदस्य दिग् निमित्तकारणं व्याख्याता, कारणस्वेनातिदेशो नासमवायित्वेन ।

कैारणेन काल इति । ५ । २ । २८ ।

येनैव कारणेन मत्ययमेदहेतुःवेन दिग् व्याख्याता तेनैव ' युगपत् क्वतम् ' इत्यादि-15 प्रत्ययमेदस्य कालो निमित्तकारणं व्याख्यातः ।

॥ पञ्चमोऽध्यायः । समाप्तः कर्माधिकारः ॥

१ एतेन मूर्तत्वेन कर्माणि निष्कियाणि द्रष्टव्यानि O । एतेन मूर्तत्वेन गुणाः कर्माणि च निष्कियाणि P. । २ कारणेन कालः । पञ्चमोऽध्यायः PS ।

10

5

### षष्ठस्याध्यायस्याद्यमाह्निकम् ।

the second

कर्माणि व्याख्याय गुणा व्याख्यायन्ते । तत्र धर्म आदौ व्याख्यायते, शास्त्रादौ तस्योद्दिष्टत्वात् । तस्य वैदिको विधिः साधनम् । वेदस्य सत्यता कुत इति चेत्, यतः-

### बुद्धिपूर्वा वाक्यकृतिर्वेदे । ६ । १ । १ ।

' अग्निहोत्रं जुहुयात् स्वर्गकामः ' [ ] इत्येवंभूता रचना भगवतो 5 महेश्वरस्य बुद्धिपूर्वा सा ततः प्रमाणम् , आप्तप्रणीतत्वस्य सत्यताव्याप्तेः ।

अतीन्द्रियमशक्यं ज्ञातुमिति चेत् ,

### नै चास्मद्बुद्धिभ्यो लिङ्गमुषेः । ६ । १ । २ ।

लिङ्ग्यतेऽनेनार्थ इति लिङ्गं विज्ञानम् । न हि यादृशमस्मद्विज्ञानं वर्तमानाव्यवहित-सम्बद्धार्थविषयं तादृशमेव भगवतो विज्ञानम् । अतः सम्भवति भगवतोऽतीन्द्रियार्थविषयं 10 विज्ञानम् ।

स कथं ज्ञायते ?

### तथा ब्राह्मणे संज्ञाकर्मसिद्धिलिङ्गम् । ६ । १ । ३ ।

विनोपदेशेन ब्राह्मणादिकमर्थमस्माकमालोचयतां प्रत्यक्षेण न 'ब्राह्मणोऽयम् ' इति ज्ञानमुत्पद्यते । प्रत्यक्षेण चार्थमालोच्य संज्ञापणयनं दृष्टं पुत्रादिषु । सन्ति चैता ब्राह्मणादि 15 संज्ञास्ता येन प्रत्यक्षमर्थमालोच्य प्रणीता इति सूत्रार्थं वर्णयन्ति ।

अतः—

#### बुद्धिपूर्वो ददातिः । ६ । १ । ४ ।

यत एँव परमेश्वरस्य कृतिर्वेदादौ वाक्यपदरचनाऽतोऽयं स्मातोंऽपि दानादिविधिस्त-दीयमाम्नायमनन्तशाखाभिन्नमालोच्य संक्षेपमनुमन्यमानानां भृगुपभृतीनां बुद्धिपूर्वः । 20 एवं दानादिविधयो धर्महेतवः ।

१ बुद्धिपूर्वा याऽतः P । २ स चास्मद्बुद्धिभ्योलिङ्गम्रिषेः O. । स वास्मद्बु[द्धिभ्यो] लिङ्गमृषे: मि. । 'अस्मद्बुद्धिभ्यो लिङ्गमृषेः '-मुद्रितन्यायकन्दली पृ. २१६, किन्तु जेसलमेरस्थेऽतिप्राचीने हस्तलिखिते न्यायकन्दलीपुस्तके 'न चास्मद्बुद्धिभ्यो लिङ्गमृथेः ' इत्येव पाठोऽत्रवदिति ध्येयम् । ३ एवं O. ।

#### तथा प्रतिग्रहः । ६ । १ । ५ ।

तथैव प्रतिम्रहोऽपि प्रक्षीणवृत्तेरवदात जन्मनः प्रतिमहानुपरूगुणयुक्तस्य घर्मायैव भवति।

#### तयोः क्रमो यथाऽनितरेतराङ्गभूतानाम् । ६ । १ । ६ ।

यथा भूतानि अनितरेतराङ्गं न परस्परेण कार्यकारणभूतानि, न हारणी अझे: 5 कारणम्, अपि तु स्वावयवा एव, अथ चारण्योरझेश्च क्रमः । एवमेतयोः पूर्वं दान-धर्मंः पश्चात् प्रतिग्रहधर्मः, न तु कार्यकारणभावः ।

कुतः ?

तत्र----

आत्मगुणेष्वात्मान्तरगुणानामकारणत्वात् । ६ । १ । ७ । न ह्यन्यदीया आत्मगुणा अन्यदीयात्मगुणानां कारणं भवन्ति ।

10

20

# अदुष्टभोजनात् समभिव्याहारतोऽभ्युदयः । ६ । १ । ८ ।

अदुष्टं त्राह्मणं भोजयित्वा तदीयादाशीर्वादादिसमभिव्याहारात् पुरुषाभ्युदयः । तत्कारणं धर्मो भवतीत्यर्थः ।

### तद् दुष्टभोजने न विद्यते । ६ । १ । ९ ।

15 सत्यप्याशीर्वादादिवचने दुष्टं ब्राह्मणं भोजयित्वाभ्युदयो न प्राप्यते । अथ को दुष्टः ?

### दुष्टं हिंसायाम् । ६ । १ । १० ।

परस्य हिंसायां शरीरमानसदुःखरूपायां प्रवृत्तं दुष्टं जानीष्व । हिंसाशब्द उप-रुक्षणम् , यतः—

#### समभिव्याहारतो दोषः । ६ । १ । ११ ।

कृतमहापातकस्य संभाषणमात्रादेव दोषेण युंज्यते, किमुत भोजनादिना ! इह समभिव्याहारः सम्भाषणम् , पूर्वत्राशीर्वादः ।

# तददुष्टे न विद्यते । ६ । १ । १२ ।

तत् समभिव्याहारदूषणं हिंसादिरहिते ब्राह्मणे न विद्यते ।

#### षष्ठस्याध्यायस्य प्रथममाह्निकम् ।

अदुष्टेऽपि —

#### विद्यिष्टे प्रवृत्तिः । ६ । १ । १३ ।

न हिंसादिम।त्ररहिते, अपि तु देर्शकारुविज्ञानाचारैर्विशिष्ठे बाह्यणेऽभ्युदयार्थिनः प्रवृत्तिः ।

्ततः

# समे हीने चाप्रवृत्तिः । ६ । १ । १४ ।

अदुष्टो बाह्मणो देशादिँयुक्तो विशिष्ट उच्यते । एषामेकेन गुणेन युक्तः सैंमः । सबैर्युक्तो विशिष्टः । तौ त्यक्त्वान्यो दुष्टो वा क्षत्रियादिर्वा प्राणिमात्रं वा हीन उच्यते । तत्र भ्युदयेप्सोर्मन्त्रपूर्वके सुवर्णादिदाने वैशाख्यादिनिमित्ते समहीनयोरप्रवृत्तिः, अपि तु विशिष्टे ।

एतेन हीनसमविशिष्ठधार्मिकेभ्यः परादानं व्याख्यातम् । ६। १। १५।

एतेन विपरीतेन क्रमेणा9दि परस्वादानं व्याख्यातम् । उक्तं च---

' हीनादादेयमादौ तु तदभावे समादपि ।

असम्भवे रेवाददीत विशिष्टादपि धार्मिकात् ॥' [ 🦳 ]

#### तथा विरुद्धानां त्यागः । ६ । १ । १६ ।

अनेनैव विपरीतकमेण ब्रह्मण आत्मनो हीनै रिपुभिर्मारणायाक्षिप्तस्तानेव शत्रून-भिहन्यात् ।

### समे आत्मत्यागः परत्यागो वा। ६ । १ । १७ ।

आत्मनस्तुल्यगुणेन शत्रुणा पाप्तस्य बाह्मणस्य विकल्पः –आत्मनो वध आततायिनो वा।

#### विश्विष्ठे आत्मत्यागः । ६ । १ । १८ ।

आत्मनोऽधिकगुणेन शत्रुणा प्राप्तस्यात्मन एव रिपुप्रयुक्तो वधोऽङ्गीकार्यः । इहात्मापेक्षया हीनादिव्यवहारः, प्रतिप्रहे प्रतिप्रहीतॄणामन्योन्यापेक्षयाँ ।

॥ इति षष्ठस्याद्यमाहिकम् ॥

२ विशिष्टप्रवृत्तिः O.। ३ देवसत्कुलविज्ञानाचारविशिष्टबाह्मणे O.। ४ थुक्तोऽपि O.। ५ समः। तौ त्यक्त्वान्यो दुष्टो वा क्षत्रियादिवी प्राणिमात्रं वा P.। समः। संवैर्धुक्तो विशिष्टः। तौ त्यक्त्वा दुष्टो वा क्षत्रियादेः प्रतिमात्रं वा O.। ६ वाददीत O.। ७ ज्ञीकर्तव्यः O.। ८ प्रतिप्रहीतूगामन्योन्यापेक्षयति O.। प्रतिप्रहीत्रृणा अन्योन्यापेक्षश्चेति P.।

୫७

5

15

# षष्ठस्याध्यायस्य द्वितीयमाह्निकम् ।

एवं श्रुतिस्मृतिविधिभ्यो धर्मो भवतीत्युक्त्वेदानीमेषां धर्मसिद्धौ प्रकारविशेषमाइ । तथाहि----

दयाय भवति ।

के ते !

तत्र----

अभिषेचनोपवासब्रह्मचर्यगुरुकुलवासवैानप्रस्थ्ययज्ञदानप्रोक्षण-दिङ्गक्षत्रमन्त्रकालनियमाश्चाद्दष्टाय । ६ । २ । २ ।

10 विशिष्टदेशकाळापेक्षेणाम्मसा यः शरीरस्य संयोगस्तदभिषेचनं स्तानम् । नक्तं-दिनं वासो नियमपूर्वोऽनाहाररूप उपवासः । ब्रह्मशब्देन आत्मा, ब्रह्मणि चरणमात्म-मनसोर्यः संयोगः स्त्र्यादिपरिहाररूपो ब्रह्म वर्थम् । विज्ञानाद्यर्थिनो गुरुपरिचर्यापरस्य तद्घुहेषु वसनं गुरुकुरुवासः । शास्त्रविधिना गेहान्निःस्टत्यारण्यं प्रस्थितो वानप्रस्थः, तस्य कर्म वानप्रस्थ्यम् । यज्ञाः पाकयज्ञादयः । दानं सुवर्णादिदानमभयदानं च । प्रोक्षणं 15 सन्ध्योपासनादि । दिङ्नियमादयोऽन्ये विशेषाः । दिङ्नियमः-'प्राङ्मुखोऽन्नानि भुझीत' []। नक्षत्रनियमः-' क्रुत्तिकास्वादधीत ' []। मन्त्रनियमः-देवस्य त्वेति <sup>6</sup>निर्वपति । कारुनियमः-' वसन्ते ब्राह्मणोऽग्नीनादधीत ' [] । एवमेतत् सर्वे दष्टप्रयोजनतिरस्कारेण प्रयुज्यमानं धर्माय सम्पद्यत इति ।

20

### चातुराश्रम्यसुँपधाचानुपधाच । ६ । २ । ३ ।

यदिदं चतुर्णामाश्रमिणां कर्म तदुपधया प्रयुज्यमानमधर्मायानुपधया तु धर्माय भवति ।

१ तथाहि O. मध्ये नास्ति । २ वानप्रस्थयज्ञ° P. मि. उ. । वानप्रस्थायज्ञ° PS. । ३ गुरुचयाँ P. । ४ शास्त्रविधिनां गेहान्निःस्टत्यारण्यप्रस्थितों O । शास्त्रविधिनान्निःस्टतारण्यप्रस्थितों P. । 25 ५ वानप्रस्थम् P. । ६ निर्वापयति O. । ७ ँसुपधाश्वानुपधाश्व P. । ँमुपधानुपधाश्व मि. उ. । अत्र उपधाश्चानुपधाश्च इति P. पाठोऽपि समीचीनो भवेत् । षष्ठस्याध्यायस्य द्वितीयमाह्निकम् ।

88

5

10

15

20

. 아이아 운영

का उपधा 👬

भावदोष उपधा । ६ । २ । ४ ।

भावस्य अभिसन्धेर्दम्भादिदोष उपघेत्यर्थः ।

काऽनुपधा ?

अदोषोऽनुपधा । ६ । २ । ५ ।

अभिसन्धेर्दम्भादिरहितत्वमनुपधेत्यर्थः ।

इष्टरूपरसगन्धस्पर्शं प्रोक्षितमभ्युक्षितं च तच्छुचि । ६ । २ । ६ । स्मृतौ यस्य रूपादयो न निषिद्धास्तच्छुचि मन्त्रपूर्वकं प्रोक्षितं केवरूाभिरद्भि-रभ्युक्षितं च । एतद्विपरीतमशुचि ।

किञ्च,

अद्युचीति द्युचिप्रतिषेधः । ६ । २ । ७ ।

यस्य चात्यन्तशुचिप्रतिषेधस्तद्प्यशुचि वाग्दुष्टादिकम् ।

अर्थान्तरं च । ६ । २ । ८ ।

मद्यादि चै यत् साक्षात्रिषिध्यते तदप्यशुचि । ततः शुचि भोकव्यम् । 👘

ननु

अयतस्य द्युचिभोजनादभ्युदयो न विद्यते यमाआवात् । ६ । २ । ९ ।

अयतस्य विशिष्टप्रयत्नरहितस्य शुचिमाहारं यदच्छयोपैयुझानस्य अभ्युदयो नास्ति, विशिष्टस्याभिसन्धेरभावात् ।

नैतत् ,

विद्यते चानर्थान्तरत्वाद्यमस्य । ६ । २ । १० ।

ने प्रयत्नव्यतिरेकी यमः, प्रयत्नाभावे सर्वस्याः क्रियाया अभावाद् विद्यते शुचि-माहारमुपैयुद्धानस्य प्रयत्नः ।

१ °मभ्युषितं P. PS. । °मभिक्षतं O. । <sup>°</sup>मभ्युक्षितं मि. उ. । २ च O. मध्ये नास्ति । ३ (°पभुज्जानस्य १) । ४ च न O. ।

चन्द्रानन्दविरचितवृत्त्यलङ्कते वैशेषिकस्त्रे 40: यदि प्रयत्नः प्रधानम्, विनापि थोगादिनाभ्युदयः स्यात् । नैतत् , 👘 👘 असति चाभावात् । ६ । २ । ११ । असति थोगाचनुष्ठाने न प्रयत्नमात्रस्य भावादम्युदयः, क्रियोपदेशवैयर्थ्यात् । इदानीं निःश्रेयसहेतुं धर्ममाह----5 Č संखाद्रागः । ६ । २ । १२ । स्व्यादिविषयजनितात् सुखादेव रागो वर्धते निर्वतात्र कर्णा कर्ण कर्ण कर्ण कर्ण कर्ण १३ १९४३ । महितनमयत्वात् **हर्वना २**वी **१२** विकार कार्यन्तर कार्यन्त्र का - ही ें यैयेंस्स्य सुंखहेतुभिः शरीर भावित तन्मय इवास्ते । ततस्तन्मयस्वाद् रागः । · Present the second second किञ्च, 10 prove starts Constanting त्रे से । ६ । २ । १४ । यदा तृप्तो भवति तदास्य तृष्ठिनिमित्तो रागो भवति शरीरपुष्टेः । युक्त साल्लास्त्रास्त्र साल्ला संस्था । किञ्च. अंद्रष्टात् । ६ । २ । २५ । अपूर्वदद्येष्वनुपकारकेषु च कस्यचिद् रागो जायतेऽत्रादृष्ट एव कारणम् । কিল্ব. 15 (a) २०१० जातिविशेषाच रागविशेषः । ६ । २ । १६ । २ ००००० . में यथा तिस्थां तुणादिमो जने एवं जातिविद्येषादपि रागः कि स्वति के स्वतं के स्वतं के स्वतं के स्वतं के स्वतं क सुखादिभ्यो रागो दुःखादिभ्यो द्वेषः । ततः --- ा मध्यस्य केव्याने क्रियान् विषय इच्छाद्वेषपूर्विका धर्माधर्मयोः प्रवृत्तिः । ६ । २ । १७ 🎓 इच्छापूर्विका धर्मे प्रवृत्तिः, अन्येन धनमदादभिम्तस्य वा द्वेषपूर्विकापि प्रामकामे-20 ष्ट्रयादौ । अधमें ऽपीच्छे पूर्विका परदारादिषु द्वेषपूर्विका । एवं धर्माधर्मयोः सञ्चयः । यत एवं ततः संयोगो विभागश्च । ६ । २ । १८ । h milite size १ (यागा<sup>° ?</sup>)। २ यैयैरस्य O. । यैरप्य P. । ३ शरीरे पुष्टे O. । ४ अदृष्टलात् O. ।

25 ५ °पीच्छा परदारा° P. । ६ एतत् O. ।

सचितौ यदा धर्माधर्मौ भवतः तदा शरीरेन्द्रियैः संयोगो जन्माख्यो भवति, क्षीण-योश्च तयोर्मरणकाले वियोगः । पुनरप्याभ्यां घर्माधर्माभ्यां शरीरादिसंयोगो विभाग-श्चेत्येवमनादिरयं घटीयन्त्रवदावर्तते जन्तुः ।

एतद्विपरीतकमेणोच्यते, तथाहि---- जल्लोड ाह है ....

आत्मकर्मसु मोक्षो व्याख्यातः । ६ । २ । १९ । 5 आत्मेति मनः, मनःकर्मसु तदमावे संयोगामावोऽपादुर्मावश्च स मोक्ष इति मोक्षो व्याख्यातः ।

9164101

:3557.75

॥ षष्ठोऽध्यायः ॥

# सप्तमस्याध्यायस्य प्रथममाह्विकम् ।

इदानीं रूपादीनाह----

उक्ता गुणाः । ७। १ । १।

रूपादिस्त्रेणोद्दिष्टा इत्यर्थः ।

गुणलुक्षणं चोक्तम् । ७ । १ । २ । द्रब्याश्रयी [१ । १ । १५] इत्यादिना द्रव्यकर्मभ्यां वैधर्म्यं कथितमित्यर्थः । इदमेवंगुणमिदमेवंगुणमिति चोक्तम् । ७ । १ । ३ । तथ ह्युक्तं ' रूपरसगन्धस्पर्शवती पृथिवी ' [२ । १ । १ ] इत्यादि । तत्र —

<sup>10</sup> प्रथिव्यां रूपरसगन्धस्पर्ज्ञा द्रव्यानित्यत्वादनित्याः । ७ । १ । ४ । घटादेः पार्थिवस्य द्रव्यस्य विनाशात् तद्गतानामपि रूपादीनां विनाश आश्रय-विनाशात् ।

#### अग्निसंयोगाच । ७। १।५।

अग्निसंयोगाच पार्थिवेषु परमाणुषु रूपादीनां विनाशः, कार्ये समवेतानां त्वाश्रय-<sup>15</sup> विनाशादेव ।

परमाणुष्वग्निसंयोगादेव कुतः ?

#### गुणान्तरप्रादुर्भावात् । ७। १। ६।

यस्माच्छ्यामादिगुणेम्यो व्यतिरिक्तं गुणान्तरमुत्पद्यते ततः पूर्वे परमाणुगुणा विनष्टाः, गुणवति गुणानारम्भात् ।

20

÷.

5

एतेन नित्येष्वनित्यत्वमुक्तम् । ७ । १ । ७ ।

एतेन गुणान्तरमादुर्भावेन नित्येषु परमाणुषु रूपादीनामनित्यत्वमुक्तं पार्थिवेष्त्रेव । यतः----

अप्सु तेजसि वायौ चै नित्या द्रव्यनित्यत्वात् । ७ । १ । ८ ।

१ भुत्पायते O. । २ च O. मध्ये नाह्ति ।

सलिलानलानिलपरमाणुरूपादयो नित्या आश्रयनित्यत्वाद् विरोधिगुणान्तरामादु-भवाच नाग्निसंयोगाद् विनाज्ञः ।

# अनित्येष्वनित्या द्रव्यानित्यत्वात् । ७ । १ । ९ । अनित्येषु सलिलादिषु अनित्या रूपादय आश्रयविनाशे तेषामपि विनाशात् । कारणगुणपूर्वाः प्रथिव्यां पाकजाश्च । ७ । १ । १० । अनित्यायां कार्यरूपायां पृथिव्यां कारणगुणपूर्वा रूपादयो जायन्ते, नित्यायां दु परमाणुरूमावायां पाकजाः पाकादग्निसंयोगाज्जाताः । अप्सु तेजसि वायौ च कारणगुणपूर्वाः पाकजा न विद्यन्ते । ७ १ । ११ । कार्ये उदकाद्यवयविनि समवायिकारणरूपे रूपादय आरभ्यन्ते, पाकजास्तु जलाद्यणुषु नैव सन्ति विरोधिगुणान्तरामावात् । 10 अगुणावतो द्रव्यस्य गुँणारम्भात् कर्मगुणा अगुणाः । ७ । १ । १२ ।

अगुणस्य द्रव्यस्यैवोत्पन्नस्य कारणगुणैर्गुणा जन्यन्ते न गुणकर्मणाम् , अरोषावयव-गुणैकार्थसम्वायाभावात् कर्मत्ववत् ।

एतेन पाकजा व्याख्याताः । ७ । १ । १३ ।

अझिसंयोगान्निवृत्तेषु इयामादिषु पाकजा जायन्ते इति तेऽपि गुणरहिते सिद्धाः । 15 संयोगवति संयोगारम्भवद् गुणवति पाकजा इति चेत् , न,

### एकद्रव्यवत्त्वात् । ७ । १ । १४ ।

एकद्रव्यवन्तः पाकजास्ते कथं तत्रैवारभ्येरन् विरुद्धत्वात् ? संयोगस्य तु संयोग-वत्यारम्भो न दुष्यति, अनेकद्रव्यत्वात् ।

परिमाणमिदानीं वक्ष्यामः--

 $\mathbf{20}$ 

 $\mathbf{25}$ 

अणोर्महतश्चोपलब्ध्यनुपलब्धी नित्ये व्याख्याते । ७ । १ । १५ । ' नित्ये ' इत्यध्यायनाम, ' यदुपढभ्यते तत्रावश्यं महत्त्वम् , अणुत्वे तु परमाणु-द्व्यणुकमनसामनुपरुब्धिः ' एवं <sup>3</sup>नित्याख्येऽध्याये उपरुब्ध्यनुपरुब्ध्योः कारणे महत्त्वा-णुत्वे कथिते भवतः, उपरुब्धौ महत्त्वस्य नियमात् । ३४णुकस्य महत्त्वेऽध्यनुपरुब्धिः ।

१ गुणान्तरारम्भात् O. । २ दुष्यत्येव द्रव्यत्वात् O. । ३ दृश्यताम् ४ । १ । ६-८ ।

चन्द्रानन्द्विरचितवृत्त्यलङ्कृते वैझेषिकस्त्रे

कारणबहुत्वात् कारणमहत्त्वात् प्रचयविद्योषाच महत् ।७।१।१६ । ज्यणुके तत्कारणद्व्यणुकगता बहुत्वसंख्या महत्त्वं जनयति कारणानाममहत्वात् । द्यङ्गुले कारणाङ्गुलिमहत्त्वं महत्त्वं करोति । प्रशिथिल्ञः संयोगः प्रचयः । द्वितूल्लेक तूल्लपिण्डयोर्वर्तमानः प्रचयः स्वाधारावयवपशिथिल्संयोगापेक्षो महत्त्वमारभते । तद्विपरीतमणु । ७।१ । १७ । एतस्मात् त्रिकारणाद् महतो यद् विपरीतं द्व्यणुकपरिमाणं तदणु प्रत्येतव्यम् । अणु महदिति तस्मिन् विद्योष भावाद् विद्योषा भावाच । ७।१ । १८ । तस्मिन् महति वस्तुनि कुवलादावामलकापेक्षया अणुव्यवहारः, आमलके तु बिश्वापेक्षया । एवं प्रकर्षस्य भावाभावार्भ्यामेकस्मिन्नेवाणुमहद्वयवहारो भाक्तः ।

10 कुतः ?

एककालत्वात् । ७ । १ । १९ ।

यत एँकस्मिन्नेव काले तस्मिन्नेव वस्तुनि अन्यापेक्षया द्वौ पुरुषावणुमहद्वयवद्दारं विरुद्धं कुर्वातेऽतो जानीमहे 'भाक्तोऽयम् ' इति ।

तत्रापेक्षिकाणुवस्तुनि

15

द्यान्ताच । ७ । १ । २० ।

यथा शुक्कतन्तुजनिते कार्ये शुक्किमैव, न ऋष्णता, एवमतो दृष्टान्ताद् महद्भिरारब्धे महत्त्वमेव, नाणुखम् ।

अणुत्वमहत्त्वयोरणुत्वमहत्त्वाभावः कर्मगुणैव्यारुयातः । ७। १ । २१। यथा गुणकर्माणि निर्गुणानि कार्यस्य रूपादेरवयवगुणैरेकार्थसमवायामावादेवं 20 कारणबहुत्वादिभिरेकार्थसमवायामावादणुत्वमहत्त्वयोस्तदभावः ।

अणुत्वमहत्त्वाभ्यां कर्मगुणा अगुणाः । ७ । १ । २२ । कारणबहुत्वादिभिरेकार्थसमवायःभावादणुत्वमहत्त्वे यथा अणुत्वमहत्त्वज्ञून्ये एवं कर्मगुणा अणुत्वमहत्त्वज्ञून्याः ।

🕴 ैभ्योमेतस्मित्रेव  $\mathbf{P}_i$ । े २ एकस्मित्रेव वस्तुनिः  $\mathbf{P}_i$ ा कहा प्रकार का स्वाय स्वाय का प्रकार का स्वाय

#### सप्तमस्याध्यायस्य प्रथममाह्निकम् ।

### एतेन दीर्घत्वहस्वत्वे व्याख्याते । ७। १। २३।

उपलब्ब्यनुपलब्बी महत्त्वाणुत्ववत् । कारणमहत्त्वादिभ्यश्च जायते दीर्घत्वम्, विपरीतं ह्रस्वत्वम्, तैस्मिन् विशेषभावादित्यौपचारिकत्वं तथैव । तयोर्दीर्घत्वह्रस्वत्वा-भाव इत्यतिदेशः ।

कर्मभिः कर्माणि गुणैग्रुणाः । ७ । १ । २४ । यथा कारणबहुत्वाद्येकार्थसमवायाभावादणुत्वमहत्त्वराून्या एवं ैदीर्घत्वह्रस्वत्वराून्या एते कर्मगुणाः ।

#### तैदनित्येऽनित्यम् ।७।१।२५।

एतचतुर्विधं पॅरिमाणमनित्ये वर्तमानत्वादनित्यम् ।

किन्तु----

नित्यं परिमण्डलम् । ७ । १ । २६ ।

परमाणुपरिमाणं परिमण्डलम्, तन्नित्यम् ।

तस्य---

#### अविद्या विद्यालिङ्गम् । ७ । १ । २७ ।

परिमाणरहितस्य ईंव्यस्यासम्भवः परमाणूनां परमाणुपरिमाणस्य सम्भवे छिन्नम् । 15 ' अविद्या ' असम्भवः, सम्भवो ' विद्या ' ।

#### विभवाद महानाकाशः । ७ । १ । २८ ।

विभवाद् मूर्त्तद्वव्यैः समागतैरगच्छतः संयोगात् परममहत्त्वमाकाशस्यास्तीति गम्यते ।

#### तथा चात्मा । ७। १। २९।

आकाशमिवात्मापि परममहान् दृष्टव्यः । अँसमासा[द्] दिकालावपि महान्तौ । 20

# तदभावादणु मनः । ७। १। ३० ।

विभवस्याभावाद् मनसोऽणुत्वं ज्ञानायौगपद्याच ।

१ दृइयतां प्र॰ ५४ पं॰ ७। २ दीर्घह्रस्वत्व ° O. । ३ तदनित्ये नित्यं PS. : तदनित्ये O. । अनित्ये P. । एतदनित्यम् मि. । अनित्येऽनित्यम्, नित्ये नित्यम् उ. । ४ परिमाणं नित्ये निवर्त-मानत्वा ° P. । परिमाणं निवर्तमानत्वा ° O. । ५ परमाणुषु परिमाणं O । ६ द्रव्यस्यामसम्भवो 25 P. । ७ तथात्मा O. P. । ८ असमा दिकालावपि O. ।

لولع

5

# चन्द्रानन्दविरचितवृत्यस्रङ्गृते वैरोषिकसूत्रे

गुणैर्दिग् व्याख्याता । ७ । १ । ३१ ।

यत्र यत्रविधि करोति तत्र तत्र 'इदमस्मात् पूर्वेण 'इत्यादिव्यवहारो मूर्तेषु प्रवर्त्तते, अतो मूर्तसंयोगाल्यैर्गुणैर्दिग् व्याल्याता महत्त्ववती ।

तथा

# कारणेन काल इति । ७ । १ । ३२ ।

येन कारणेन परापरव्यतिकरादिना कालोऽनुमीयते तस्य सर्वत्र भावात् तेनैव कारणेन कालो विभुव्यांख्यातः

#### ॥ सप्तमस्याद्यमाह्निकम् ॥

### ा स्वत्रीयमाह्निकम् ।

इदानीं सच्च्यादीनुपक्रमते, मेदव्यवहारहेतुः सच्च्या, साऽधुना रूपादिव्यतिरिक्ते-त्येतदर्थमाह----

#### रूपरसगन्धस्पर्शव्यतिरेकादर्थान्तरमेकत्वं तथा पृथक्त्वम् । ७।२।१।

'एकोऽयम्' इत्यादिपत्ययो न रूपादिनिमित्तः, तत्प्रत्ययविरुक्षणत्वात् । रूपादि- <sup>5</sup> निमित्तो हि ' रूपवान् ' इत्यादिपत्ययः स्यात् । तस्मादर्थान्तरनिमित्तः । एकत्वैकप्टथक्त्वे कार्येषु कारणगुणपूर्वे । द्वित्वादेरेकत्वेभ्योऽनेकविषयबुद्धिपहितेभ्यो निष्पत्तिः । तथैव द्विप्टथक्त्वादेः प्टथक्त्वेभ्यः, किन्तु एकप्टथक्त्वाद्यपरसामान्याभावः ।

तयोर्नित्यत्वानित्यत्वे तेजसो रूपस्पर्शाभ्यां व्याख्याते । ७ । २ । २ ।

यथा द्रव्यनित्यत्वात् तेजःपरमाणुरूपस्पशौँ नित्यौ एवमेकत्वैकप्रथक्त्वे नित्यद्रव्य- 10 वर्तिनी नित्ये, यथा चानित्ये तेजसि द्रव्यानित्यत्वादनित्यौ रूपस्पशौँ तथैव कार्यवर्त्तिनी अनित्ये एकत्वैकप्रथक्त्वे ।

#### निँष्पत्तिश्च । ७ । २ । ३ ।

यथा च तेजसि कार्ये कारणगुणपूर्वा रूपस्पर्शयोरुत्पत्तिरेवमेकत्वप्रथवस्वयोः । एवं गुरुत्वद्रवत्वस्नेहानाम् ।

एकत्वप्रथक्त्वयोरेकत्वप्रथक्त्वाभावोऽणुत्वमहत्त्वाभ्यां व्याख्यातः । ७ । २ । ४ ।

र्षंकत्वपृथक्त्वयोरवयवगुणैकार्थसमवायामावाद् नैकत्वपृथक्त्वे स्त इत्यर्थः ।

### कर्मभिः कर्माणि गुणैर्गुणाः । ७ । २ । ५ ।

तथैवावयवगुणैकार्थसमवायाभावात् कर्मगुणा नैकत्वप्रथक्त्ववन्तः ।

20

१ एवं त्वेकप्रथक्त्वे O. । २ एकैकत्वैकप्ट O. । ३ एकैकत्वैकप्ट O. । ४ निवृत्तिश्च P. । ५ सूत्रमिदं P. मध्ये नास्ति । एकत्वैकप्रथक्त्वयोरेकत्वैकटथक्त्वामावो मि. उ. । ६ एकत्वैकप्रथ-क्त्वयो P. ।

网络小学校会会 化分子子 网络小学校 医静脉神经炎

6

GREAT L

# चन्द्रानन्दविरचितवृत्त्यलङ्कृते वैद्रोषिकसूत्रे

ननु सर्वेषामेव पदार्थानामेकत्वं सदविशेषात् , निःसंख्यत्वात् कर्मगुणानां सर्वेकत्वं न विद्यते । ७ । २ । ६ ।

कर्मणां गुणानां च संख्यारहितत्वात् सर्वेकरवं नैवास्ति ।

माक्तमेकत्वं गुणादिष्विति चेत्,

5

# एकत्वस्याभावाद् भाक्तं न विद्यते । ७ । २ । ७ ।

मुख्यस्यैकत्वस्याभावाद् गुणादिषु \*भाक्तं यदेकत्वं करूप्यते तद् भवत एकत्व-सिद्धौ न पर्याप्नोति, ' द्रव्येषु मुख्यम् , गुणेषु\* भाक्तम् ' इत्यत ऍव मेदपसझात् ।

ननु कार्यकारणयोरेकत्वं पासं द्रव्ये संख्यानिर्विशेषात्, एकत्वाभावादेव प्रथक्तव-भावः स्यात् । नैतत् ,

10 कार्यकारणैकत्वपृथक्त्वाभावादेकत्वपृथक्त्वे न विद्येते । ७ । २ । ८ । द्वित्वात् कार्यकारणयोर्नेकत्वं कार्यस्य कारणव्यतिरिक्ताश्रयाभावाद् नापि पृथक्त्वम् ।

### र्एतदनित्यनित्ययोव्योख्यातम् । ७ । २ । ९ । एतत् पूर्वसूत्रमनित्यविषयमपि ँनित्येष्वाकाशादिषु यथासंभवं व्याख्यातं बोद्धव्यम् ।

तथाहि---शब्दाकाशयोः कार्यकारणयोनैंकत्वं नापि पृथक्त्वम् ।

15 अन्यतरकर्मज उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः । ७ । २ । १० । अन्यतरकर्मजः संयोगः इयेनस्योपसर्पणकर्मणा स्थाणुना । मछयोरुपसर्पणादुमयजः । संयोगजः कारणाकारणयोः संयोगात् कार्याकार्यगतः, यथाङ्गुल्याकाशसंयोगाभ्यां द्वग्रङ्गुलाकाशसंयोगः ।

#### एतेन विभागो व्याख्यातः । ७। २। ११।

20

अन्यतरकर्मजो विभागः इयेनस्यापसर्पणात् । उभयकर्मजो मेषयोरपसर्पणात् । विभागजस्तु अङ्गुल्योरन्योन्यविभागाद् विनष्टमात्रे द्व्यङ्गुलेऽङ्गुल्याकाशविभागः, कारणा कारणयोर्वा हस्ताकाशयोर्विभागाच्छरीराकाशविभागः ।

### संयोगविभागयोः संयोगविभागाभावोऽणुत्वमहत्त्वाभ्यां व्याख्यातः । ७ । २ । १२ ।

25 १ नास्ति P । २ एकस्याभावाद् PS. मि. । एकत्वाभावाद् उ. । ३ \* \* एतचिह्नान्तर्गतः पाठः P. मध्ये नास्ति । ४ एतीप्रसङ्गात् । ५ एकत्वभावादेव प्रथग्भावः स्यात् P. । ६ एतदनित्ययों PS. मि. उ. । तदनित्ययों P. । ७ नित्येष्वत्याकाशां P. ।

युतसिद्धयभावात्रं तौ स्त इत्यर्थः । कर्मभिः कर्माणि गुणैर्गुणाः । ७ । २ । १३ ।

कमाभः कमाणि गुणगुणाः । ७ । २ । १२ । युतसिद्ध्यभावान्न संयोगविभागवन्त इत्यर्थः ।

युतसिद्धभावात् कार्यकारणयोः संयोगविभागौ न विद्येते । ७। २ । १४ ।

कार्यकारणयोः परस्परेण संयोगविभागौ न विद्येते यथा घटकपाल्योः, युत-सिद्ध्यभावात् । युतसिद्धिर्द्वयोरन्यतरस्य वा प्रथग्गतिमत्त्वम् , सा च नित्ययोः, युताश्रय-समवेतत्त्वं चानित्ययोः यथा घटपटयोः त्वगिन्द्रियपार्थिवशरीरयोश्च। न च घटकपाल्योः युताश्रयसमवायः, घटस्य तेष्वेव समवेतत्वात् ।

शब्दस्यार्थेन सम्बन्ध इति चेत्, न,

गुणत्वात् । ७। २। १५।

आकाशस्य गुणत्वाच्छब्दो नार्थेन सम्बध्यते ।

गुणे च भाष्यते । ७ । २ । १६ ।

गुणे च रूपं रस इत्यादिषु पयुज्यते कियायां च, न च गुणकर्मणां गुणैः सम्बन्धः ।

निष्क्रियत्वात् । ७ । २ । १७ । 👘 👘 👫 15

अर्थसंयोगे सति शब्दोऽर्थं प्राप्नुयात्, निष्क्रियत्वाच गुणस्य गमनाभावः ।

असति नास्तीति च प्रयोगात् । ७ । २ । १८ ।

अर्थसंयोगे सति शब्दः 'असति' अभावे 'नास्ति' इति न प्रयुज्येत । न इस्ता संयोगः ।

तस्मात् संयोगस्याभावात् —

20

# शब्दार्थावसम्बद्धौ । ७। २। १९।

१ ँन्नैतौ O. । २ चानिखयोः तथा घटपटयोः स्वगि O. । वानिखयोः त्वगि P. । तुलना-" सा पुनर्द्वयोरन्यतरस्य वा प्रथग्गतिमत्त्वं प्रथगाश्रयाश्रयित्वं चेति ।.....सा पुनर्द्वयोरन्यतरस्य वा प्रथग्गति-मत्त्वम् । इयं तु नित्यानाम् । अनित्यानां तु युतेष्वाश्रयेषु समवायो युतसिद्धिरिति त्वगिन्द्रियद्यरियोः मत्त्वम् । इयं तु नित्यानाम् । अनित्यानां तु युतेष्वाश्रयेषु समवायो युतसिद्धिरिति त्वगिन्द्रियद्यरियोः प्रथग्गतिमत्त्वं नारित युतेष्वाश्रयेषु समवायोऽस्तीति परस्परेग संयोगः सिद्धः । ...... " इति प्रदास्त- 25 पाद्माच्ये संयोगविभागनिरूपणे । ३ असति नास्तीति प्रयोगः O. P. ।

5

ननु च--

#### संयोगिनो दण्डात् समवायिनो विषाणाच । ७ । २ । २० ।

संयोगिसमवायिभ्यां दण्डविषाण भ्यां दण्डिविषाणिनोः पत्ययो दृष्टः । अस्ति च शब्दादर्थपत्ययः, तस्मादस्यापि सम्बन्धोऽम्तीति ।

5 नैतस्,

#### दृष्टत्वादहेतुः प्रत्यचः । ७। २। २१ ।

दण्डिविषाणिनोर्देष्टत्वाददोषः, इह तु शब्दार्थयोः सम्बन्धस्योक्तन्यायेनादृष्टत्वाद-हेतुर्र्थप्रत्ययः सम्बन्धे ।

#### तथा प्रत्ययाभावः ।७।२।२२।

10 यदि शब्दोऽर्थेन सम्बद्धः स्यादगृहीतसङ्केनोऽपि ततोऽर्थं प्रतिपद्येत । तस्माद-सम्बद्धौ ।

# सम्बद्धसम्बन्धादिति चेत् सन्देहः ।७।२।२३।

ननु शब्देनाकाशं सम्बद्धम्, आकाशेन चार्थः, एवं सम्बन्ध(द्ध ?)सम्बन्धा-दर्थेन सम्बन्ध इति । <sup>°</sup>नैतत्, सर्वार्थानामाकाशेन सम्बन्धात् कस्मिन्नर्थे शब्दः प्रयुक्त 15 इति सन्देहादप्रतिपत्तिः स्यात् । अतो न सम्बन्धः ।

तस्मात्—

# सामयिकः द्वाब्धप्रत्ययः । ७ । २ । २४ ।

तस्मात् सङ्केतनिमित्तः शब्दादर्थे प्रत्ययो न सम्बन्धात् ।

# एकदिकालाभ्यां सन्निकुष्टविप्रकुष्टाभ्यां परमपरम् । ७। २ । २५ ।

20 <sup>ए</sup>फदिको पिण्डो दिकृतयोः परत्वापरत्वयोः कारणम् । एककालौ वर्तमानकालु-सम्बद्धौ कालकृतयोः परत्वापरत्वयोः कारणम् । तौ च सन्निकृष्टविप्रकृष्टबुद्ध्यपेक्षया पिण्डौ कारणम् ।

१ सम्बन्धसम्बन्धा P. PS. 1 २ नैवम् O. 1 ३ शब्दार्थे प्रत्ययः O. 1 शब्दार्थप्रत्ययः मि. उ. 1 " शब्दादर्थे प्रत्ययः " इति पाठो नयचकर्ष्टत्तौ [ प्ट० २१ पं० १२ ] उद्धृतः, स च समीचीनतरो भाति 1 ४ निमित्तशब्दार्थे P. 1 ५ एकदिकाभ्यां सन्नि P. मि. 1 एकदिकाभ्यामेककालाभ्यां सन्नि उ. 1 ६ एकदिकालौ O. 1

83

#### कारणपरत्वात् कारणापरत्वाच । ७ । २ । २६ ।

परापरदिक्मदेशसंयोगावसमवायिकारणम् । तथैव परापरकालप्रदेशसंयोगौ । दिक्कालमदेशैः संयोगात् सन्निकृष्टविप्रकृष्टयोः पिण्डयोः सन्निकृष्टविप्रकृष्टबुद्ध्यपेक्षया सैन्निकृष्टेऽपरत्वम्, विप्रकृष्टे च परत्वम् ।

परत्वापरत्वयोः परत्वापरत्वाभावोऽणुत्वमहत्त्वाभ्यां 5 व्याख्यातः । ७ । २ । २७ ।

परापरदिक्कालवदेशसंयोगाः परत्वापरत्वयोः कारणम् । अनयोश्च युतसिद्ध्यभावेन संयोगाभावात् परस्वापरत्वाभावः ।

कर्मभिः कर्माणि गुणैर्गुणाः । ७ । २ । २८ ।

यथा कर्मगुणा अणुत्वमहत्त्वशून्या एवं कर्मगुणा युत्तसिद्ध्यभावेन दिक्कारुप्रदेश- 10 संयोगाभावात् परत्वापरत्वशून्याः ।

इहेति चतः कार्यकारणयोः स समवायः । ७ । २ । २९ । गुणादयः समवायिनो द्रव्ये । अतः समवायं कथयति – इहेति यतः कार्यकारणयोः प्रत्यय उत्पद्यते ' इह तन्तुषु पटः, इह घटे रूपादयः, इह घटे कर्म ' इति [ स ] समवायः । कार्यकारणप्रहणस्योपरुक्षणत्वात् ' जातेर्व्यक्तौ विशेषाणां च नित्यद्रव्येषु 15 समवायः ' इत्युक्तं भवति ।

द्भव्यत्वगुणत्वकर्मत्वप्रतिषेधो भावेन व्याख्यातः । ७ । २ । ३० । यथैकद्रव्यवत्त्वाच द्रव्यं भावो गुणकर्मसुच भावाच कर्म न गुण एवं समवायोऽपि ।

#### तैत्तवं चेति । ७। २। ३१।

यथा संछिङ्गाविशेषा[देको भावस्तथा 'इह'छिङ्गाविशेषा]देर्कः समवायो वृत्ति- 20 रहितो निरयो निरवयवश्च ।

#### ॥ इँति सप्तमोऽध्यायः ॥

१ सन्निक्रष्टेन परत्वं विश्रक्रुप्टेनापरत्वम् O. । २ °कर्मत्व° P. मध्ये नास्ति । ३ द्रब्यत्वाद् द्रव्यं भावो O. । ४ तत्त्वं च । सप्तमोऽध्यायः PS. । ५ 'सल्लिङ्गाविशेषाद्विशेषलिङ्गाभावाचैको भावस्तथा 'इह'-लिङ्गाविशेषाद् विशेषलिङ्गाभावाचैकः' इत्यपि पाठोऽत्र स्यात् । दृश्यतां पृ० १७ पं० १८ । तुल्लना—"न 25 च संयोगवद् नानात्वम्, भाववल्लिङ्गाविशेषाद् विशेषलिङ्गाभावाच । तस्माद् भाववत् सर्वत्रैकः समवाय इति ।'' इति प्रशस्तपाद्भाष्ये समवायनिरूपणे । ६ 'दिकः O. । ७ इति सप्तमोऽध्यायः समाप्तः P. ।

### अष्टमोऽध्यायः ।

बुद्धिरिदानीं निरूप्यते----

## द्रव्येषु ज्ञानं व्याख्यातम् । ८ । १ ।

षण्णां पदार्थानां मध्याद् द्रव्येष्वेव ज्ञानं व्याख्यातं यथोत्पद्यते सन्निकर्षात् , नै तु 5 गुणादिषु ।

तस्य —

#### मन आत्मा च । ८ । २ ।

मन आत्मा च ज्ञानस्य कारणं व्याख्यातम् ।

इदानीं गुणादिषु ज्ञानमाह-

10

#### ज्ञानैनिर्देशे ज्ञाननिष्पतिरुक्ता । ८ । २ ।

यत इन्द्रियसन्निकर्षेण ज्ञाननिष्पत्तिरुक्ता, गुँणादीनां \*ेचेन्द्रियेण सन्निकर्षो नास्तीत्यतस्त्विदानीं ज्ञानमुच्यते तेषामसन्निकर्षे विज्ञानं\* यतः —

गुणकर्मस्वसन्निकृष्टेषु ज्ञाननिष्पत्तेर्द्रव्यं कारणं

कारणकारणं च । ८ । ४ ।

15 गुणकर्मणां यतो द्रव्यं समवायिकाँरणं ततस्तेषु साक्षादिन्द्रियेणासचिक्तहेषु विज्ञाननिष्पत्तेः कारणस्य सचिकर्षस्य तदेव द्रव्यं कारणं न गुणकर्माणि तस्माद् गुण-कर्मस संयुक्तसमवायाज्ज्ञानम्, 'च'शब्दो हेतो ।

## सामान्यविद्रोषेषु सामान्यविद्रोषा भावात् तत एव ज्ञानम् । ८ । ५ । सामान्ये सत्तादौ विशेषेषु चान्त्येषु तद्दर्शिनां द्रव्यसन्निकर्षादेव ज्ञानमुत्पद्यते, 20 न सामान्यविशेषेभ्यः, तेषु \*तेदभावात् ।

१ O. P. P.S. मध्येऽष्टमनवमदशमाध्यायेष्वाहिकविभागो नैवास्ति । २ न तथा गुणा P. । ३ °निर्देशो O. P. । ४ गुगानां O. । ५ \* \* एतचिह्वान्तर्गतः पाठः P. मध्ये नास्ति । ६ (°मसन्निक्षेंऽपि ज्ञानं ?) । ७ °कारणं सतस्तेषु O. । ८ कारणं च गुगकर्माणि O । ९ हेतावर्थे O. । १० तेषु तेषु O. । ११ '\*तदमावात्' इत्यत आरम्य 'नाद्येषु ४' [ ८ १३ ] इत्यन्तः पाठः 25 O. मभ्ये नास्ति । अन्यत्र तु —

### सामान्यविशेषापेक्षं द्रव्यगुणकर्मसु । ८ । ६ ।

द्रव्यगुणकर्मसु द्रव्येन्द्रियसन्निकर्षात् सौमान्याच सादेः(सत्तादेः ?) सामान्य-विरोषाच द्रव्यत्वादेः 'सत्' इति 'द्रव्यम्' इत्यादि च ज्ञानमुत्पद्यत इति । इह सूत्रे सामान्यं सत्ता, विरोषा द्रव्यत्वादयः; पूर्वस्त्रेऽन्यथा ।

तत्रापि—

### द्रुव्ये द्रव्यगुणकर्मापेक्षम् । ८ । ७ ।

चक्षुःसन्निकर्षाद् यज्ज्ञानं द्रव्ये सामान्यविशेषापेक्षं विषाणी' इति, गुणापेक्षं 'शुक्रुः' इति, कर्मापेक्षं 'गच्छति' इत्युत्पद्यत इति । द्रव्यादीनां च विशेषणत्वात् पूर्वमुपऌम्भः, तेन विशेषणबुद्धेः कारणत्वं विशेष्यबुद्धेः कार्यत्वम् । 10

गुणकर्मसु गुणकर्माभावाद् गुणकर्मापेक्षं न विद्यते । ८ । ८ ।

गुणे गुणकर्मणोरभावात् कर्मणि च गुणकर्मनिमित्तं गुणकर्मसु ज्ञानं न भवतीति । द्रव्यादौ ज्ञानस्य पूर्वोत्पत्तावनियमः, यथा —

समवायिनः श्वैत्याच्छ्वैत्यबुद्धेः श्वेते बुद्धिस्ते कार्यकारणभूते । ८ । ९ ।

श्वेतगुणसमवायिनः अधैत्यसामान्यात् श्वेत्यसामान्यज्ञानाच श्वेतगुणज्ञानं जायते, 15 सामान्यगुणसम्बन्धोऽपि द्रष्टव्यः, अतो विशेषणबुद्धिः कारणं विशेष्यबुद्धिः कार्यम् ।

विशेषणविशेष्य[त्वा]भावे तु---

द्रव्येष्वनितरेतरकारणात् कारणायौगपद्यात् । ८ । १० । अणुत्वाद् मनसो यौगपद्याभावात् सत्यपि कमे घटपटज्ञानयोर्न कार्यकारणभावः, विशेषणविशेष्यत्वायोगात् ।

तथा द्रव्यगुणकर्मसुः कारणाविद्रोषात् । ८ । ११ । गौः गुक्का गच्छतीति च द्रव्यगुणकर्मसु ज्ञानानां कमेणापि जायमानानां न

**१ '**सामान्यात् सत्तादेः ' इति ' सामान्यात् सत्तायाः ' इति वा पाठोऽत्र समीचीनो भाति । २ अत्र **' द्रव्यापेक्षं विषाणीति** ' इति पाठः समीचीनो भाति । तुलना-" द्रव्ये द्रव्यापेक्षं यथा गौर्विषाणीति, गुणापेक्षं यथा गौः शुक्र इति, कर्मजन्यं यथा गौर्गच्छतीति । "**-मि. प्र**० ७६ । 25 ३ श्वेतसामान्यात् P. ।

5

कार्यकारणभावो विशेषणविशेष्यताऽभावादित्यस्य पूर्वोक्तस्य कारणस्याविशेषात् । अतो द्रव्यज्ञानं न गुणकर्मबुद्ध्योः कारणम्, गुणकर्मबुद्धी अपि न परस्य कारणम् ।

विशेषणन्यायाभावे तु —

अयमेष कृतं त्वया भोजयैनमिति बुद्धयपेक्षम् । ८ । १२ । 'अयम्' इति सन्निक्वष्टे 'एषः' इति च किञ्चिद्विप्रकृष्टे प्रत्ययः, 'कृतं त्वया' इति कर्मकर्तृपत्ययो(यो), 'भोजयैनम्' इति कर्तृकर्मप्रत्ययो । सन्निकृष्टापेक्षो विप्रकृष्टे प्रत्ययः, 'कृतम्' इति कर्मापेक्षः कर्तरि, 'भोजय' इति कर्त्रपेक्षैः कर्मणि ।

कुतः सापेक्षा इति चेत्,

हष्टेषु भावादहष्टेष्व भावात् । ८ । १३ । 10 हष्टेषु सत्सु यतः सन्निकृष्टादिषु विप्रकृष्टादिप्रत्यया भवन्ति न।हष्टेषु\*, अतः सापेक्षा अपि सन्तो न कार्यकारणभूता विशेषणविशेष्यत्वायोगात् ।

् बुद्धीनामर्थेन्द्रियापेक्षत्वेऽप्यर्थस्तावदुच्यते —

### अर्थ इति द्रव्यगुणकर्मसु । ८ । १४ ।

- **1** 

विनाप्यर्थस्वेन सामान्येन त्रिष्वेव द्रव्यादिषु तत्र प्रसिद्धया 'अर्थ'शब्दः परि-15 भाष्यते । केव ? यथा सामान्यविद्योषेषु विना सामान्यान्तरेण यथा सत्तादिषु सामा-न्येषु 'सामान्यं सामान्यम्' इति ज्ञानं तथा विद्योषेषु विद्योषान्तराभावेऽपि 'विद्योषो विद्योषः' इति तद्दर्शिनां विज्ञानमेवं द्रव्यादिषु विनाप्यर्थस्वेन पारिभाषिकोऽर्थशब्दः ।

इन्द्रियाण्युच्यन्ते, तानि च न पञ्चात्मकानि, यतः---

# द्रव्येषु पञ्चात्मकं प्रत्युक्तम् । ८ । १५ ।

20 यतो द्रैव्येष्वारब्धव्येषु पञ्चभूतान्यारम्भकाणि न विद्यन्ते, अपि तु यान्यारभन्ते चत्वारि तानि स्वां स्वां जातिमारभन्ते । एवमिन्द्रियाण्यपि प्रतिनियतभूतकार्याणि, तथाहि—

# भूयस्त्वाद् गन्धवत्त्वाच प्रथिवी गन्धज्ञाने । ८ । १६ ।

गन्धज्ञानं घ्राणम्, तस्मिन्नारब्धव्ये प्रथिवी कारणं म्यस्त्वात्, शरीरापेक्षया तुँ 25 १ क्ष कर्मणि P. । २ द्रव्येष्वारब्धारब्धेषु द्रव्येषु पञ्च O. । ३ °भूतकानि O. । ४ तु O. मध्ये नारित ।

દ્દસ્ટ

દધ્

õ

10

15

भूयस्त्वम् । भूयस्त्वं च घाणे पृथिव्याः, पादादिना गन्धोपळव्ध्यभावात् । गन्धवत्त्वाच, यतश्च स्वसमवायिना गन्धेन घाणेन्द्रियं गन्धमभिव्यनक्त्यतस्तस्य गन्धवती पृथिव्वेव कारणम्, भूतान्तराणि तु संयोगीनि स्वल्पान्येव ।

तथापस्तेजो वैायुश्च रसरूपस्पर्राज्ञानेषु रसरूपस्पर्रा-विद्योषादिति । ८ । १७ ।

स्वसमवायिना सुंधुरापाकजेन रसेन रूपेण गुक्ठभास्वरेण स्पर्शेन अपाकजानुष्णा शीतेन यतो रैंसन-नयन-स्पर्शनानि रस-रूप-स्पर्शानभिव्यञ्जन्त्यतो रसवत्त्वाद् रूप-वत्त्वात् स्पर्शवत्त्वाच भूतान्तरैर्निमित्तैरनभिभूतत्वेन भूयस्त्वाच त्रिष्विन्द्रियेषु यथासङ्ख्य-मापस्तेजो वायुश्च समवायिकारणानि द्रष्टव्यानि । आकाशं तु स्वत एव श्रोत्रं कर्ण शुष्कुल्यवच्छिन्नं न प्रक्वतिरनारम्भकत्वात् । एवं प्रत्यक्षं व्याख्यातम् ।

॥ अष्टमोऽध्यायः ॥

१ वायुश्व रसरूपस्पर्शेषु रसरूपस्पर्शविशेषात् PS.। वायुश्व रसरूपस्पर्शेषु रसरूपस्पर्शादिति O.। बायुश्व रसरूप[ स्पर्श]ज्ञानेषु रसरूपस्पर्शात् मि.। वायुश्व रसरूपस्पर्शाविशेषात् उ.। २ मधुररसेन O.। ३ रसना° O.। ४ आकाशे तु स्वत एव ओन्ने O.। ५ व्यावच्छिनं न प्रकृति° P.। व्यवच्छिनं प्रकृति° O. ।

## नैवमोऽध्यायः ।

इदानीमनुमानं व्याचिरूयासुस्तस्य विषयं दर्शयति—

#### कियागुणव्यपदेशाभावांदसत् । ९ । १ ।

न तावत् कार्थं प्रागुत्पत्तेः प्रत्यक्षेण गृह्यते । नाप्यनुमानेल, सति लिक्ने तस्य 5 भावात् , लिङ्गाभावश्च तदीययोः कियागुणयोरनुपलब्धेः, न चान्यद् 'व्यपदेश'शब्द-सूचितं लिङ्गमस्ति । तस्मात् प्रागुत्पत्तेरसत् ।

पश्चात्—

### सदसत् । ९ । २ ।

सङ्कतं च कार्यं प्रध्वस्तमुत्तरकारुमसदेव, नै सतस्तिरोधानं किथागुणव्यपदेशा-10 भावादेव।

मध्ये तु—

### असतः सत् कियागुणव्यपदेशा(श ?)भावादर्थान्तरम् । ९ । ३ ।

प्रध्वंसात् पूर्वमुत्पत्तेरुत्तरकाल्ण्मसतोऽर्थान्तरभूतं वस्तु ' सत् ' इत्युच्यते कियागुण-व्यंपदेशानां भावात् ।

15

#### सचासत् । ९ । ४ ।

सदपि वस्तु भावान्तरनिषेधेन गौरश्वो न भवतीति, कार्याकरणेन नायं गौर्यो न वहति 'असत्' इत्युपचर्यते ।

#### यचान्यत् सतस्तदण्यसत् । ९ । ५ ।

सतश्च वस्तुनो यदन्यदत्यन्ताभावरूपं प्रागुपार्धिं प्रध्वंसाभावाविषयं शशविषाणादि 20 तदप्यसदेव । असतामविशेषात् प्रागसति कथं कारकप्रवृत्तिर्नान्यत्रेति चेत्, न, विशेषग्रहणात् ।

१ O. P. PS. मध्येऽ रमचध्याय आह्विकविभागो नास्ति । २ वात्तस्यासत् O. । वात्प्राग-सत् उ. । २ न सत् न तिरोधानं O. । ४ असतः क्रियागुगव्यपदेशाभावादर्थान्तरम् उ. । असति क्रियागुणव्यपदेशाभावादर्थान्तरम् मि. । ५ व्यपदेशाभावात् O । ६ प्रध्वंसाविषयं O. । तत्र—

असदिति भूतप्रत्यक्षाभावाद् भूतस्मृतेर्विरोधिप्रत्यक्षत्वाच ज्ञानम् । ९ । ६ ।

पध्वंसासति 'असत्' इति ज्ञानं भूतस्य वस्तुनः पूर्ववदिदानीं दर्शनाभावात् तस्य च भूतस्य वस्तुनः स्मरणाद् विरोधिनश्च कपालादेप्रेहणाद् विनाशं परिकरूप्योत्पद्यते, <sup>5</sup> अन्यथा तत् कथमिव न दृइयेत तथात्वस्याँविशेषात् ।

प्रागभावे तु—

#### तथा[ऽ]भावे भावप्रत्यक्षत्वाच । ९ । ७ ।

मृत्पिण्डावस्थायां प्रागभावे घटविषयं प्रत्यक्षज्ञानं नाभूत् , इदानीं तु घटविषयं विरुद्धं विज्ञानमुदभूत् , स्मर्यते चाभावावस्था, तस्मादिदानीमयं भावः समभूत् पूर्व- 10 मस्याभाव एव चासीदिति प्रागभावे 'असत्' इति निश्चयज्ञानम् ।

एतेनाघटोऽगौरधर्मश्च व्याख्याताः । ९ । ८ ।

यँदा हि स्थाल्यां घट इत्युत्पन्नविज्ञानस्य कारणान्तरतः सम्यक्प्रत्यय उत्पद्यते 'नायं घटः, स्थालीयम् ' इति तदपि घटपत्ययस्याभावात् तस्य च स्मरणाद् विरुद्धस्य च स्थाल्यादेर्दर्शनाद् बोद्धव्यम् । एवमैश्वे ' अगोैः ' इति । तथा सामान्यतो दर्शनाद् 15 रात्रिस्नानादेर्धर्मत्वे सम्भाविते 'अधर्मः' इत्युत्पद्यत इति चेतनाचेतनातीन्द्रियभेदेनो-दाहरणत्रयम् ।

# अभूतं नास्तीत्यनर्थान्तरम् । ९ । ९ ।

प्राक्षध्वंसोपाध्यभावेभ्यो यदत्यन्ताभावरूपं शशविषाणादि तद् 'अभूतम्' 'नास्ति' इति पर्यायशर्वदाभ्यामव्यतिरिक्तमुच्यते, नास्य पर्यायशब्दैरर्थान्तरता कथ्यते, अतोऽस्य 20 पर्यायशब्दैरेवोपदर्शनं लक्षणम्, नास्य देशकालादिनिषेधः ।

१ भूतस्य प्रत्यक्षाभावाद् O. । भूतप्रत्ययाभावाद् P. । तुलना-" तदपि घटप्रत्ययस्या-भावात् तस्य च स्मरणाद् विरुद्धस्य च स्थाल्यादेर्द्शनाद् बोद्धव्यम् "-प्ट० ६७ पं० १४-१५। २ न ज्ञानम् O. । ३ अन्यथा कथमिव P. । ४ विशेषः O. । ५ आसीदिति प्रागभावमसदिति निश्चयज्ञानम् O. । ६ एतत् सूत्रं यावदेव मि. पुस्तकम् । ७ यथाहि P. । ८ कारणान्तरितसम्यकप्र° P. । 25 ९ °मश्वो[ 5 ]गौरिति O. । १० °शब्दाभ्यां चाव्यति° O. । अन्यत्र तु—

नास्ति घटो गेह इति सतो घटस्य गेहसंघोगप्रतिषेधः । ९ । १० । नास्ति घटोऽस्मिन् देशे काले वेति देशादिनिषेधो घटादेः, न स्वरूपतो निषेधः क्रियत इति ।

5 नास्त्यन्य अन्द्रमा इति सामान्या चन्द्रमसः प्रतिषेधः । ९ । ११ । ' नास्ति द्वितीयश्चन्द्रमाः ' इति सङ्ख्याप्रतिषेधेन सामान्याचन्द्रत्वाख्याचन्द्रमा निवर्त्यते इति कृत्वा चन्द्रत्वं सामान्यं नास्तीत्युक्तं भवति । देश-काँरू भाव सामर्थ्योपाधी-नाममावे तदत्यन्तासत एव प्रभेदश्चन्द्रत्वसामान्यनिषेघ इति वर्णयन्ति ।

सिकताभ्योऽनुत्पत्तेर्दध्नः क्षीराचोत्पत्तेः प्रत्यक्षेण चाग्रहणात् सदसत् कार्यं कारणे । 10 सर्वसताचेंधम्यात कार्ये सदसत्ता न । ९ । १२ ।

सर्दसतोर्वेधम्यात् कार्ये सदसत्ता न । ९ । १२ । सत्त्वासत्त्वयोर्धुगपद्विरुद्धत्वात्र सदसत् कार्यं कारणे । तत्मादसदेव ।

प्रत्यक्षपरोक्षविषयत्वाद् योगिप्रत्यक्षं प्रत्यक्षानुमानयोर्मध्ये व्यारूयायते----

आत्मन्यात्ममनसोः संयोगविद्योषाद्दात्मप्रत्यक्षम् । ९ । १३। आह्वत्य विषयेभ्य इन्द्रियाणि तेभ्यश्च मन आत्मन्येव यदा समाधीयते तदा

15 योगजधर्मापेक्षादात्मान्तःकरणसंयोगाद् विशिष्टात् तत्रभवतां स्वस्मित्रात्मनि ज्ञानं प्रत्यक्ष-मुत्पद्यते ।

### र्तथा द्रव्यान्तरेषु । ९ । १४ ।

प्रतिषिद्धात्मसंयोगेषु व्यापकद्रव्येष्वात्मनाऽसंयुक्तेषु अपतिषिद्धात्मसंयोगेषु च परमाण्वादिषूमाभ्यां संयुक्तेषु ज्ञानमुत्पचते ।

20 १ घटादेः स्वरूपतो निषेधः किय इति P. । २ अन्द्रमसिः प्रतिषेधः PS. । अन्द्रमा इति सामान्याचन्द्रमसि निषेधः P. । अयं P. पाठोऽपि समीचीनो भाति । अन्द्रमा इति सामान्यचन्द्रमस्यनिषेधः O. । उ. मध्ये नास्त्येवेदं सूत्रम् । तुल्ना-" यथा नास्त्यन्यश्चन्द्रमा इति द्वितीयचन्द्राभावादनन्योऽयमेवेति सामान्यात् प्रतिषिध्यते चन्द्रमास्तथा नास्ति घटो गेहे मृत्पिण्डे कपांडावस्थायां वेस्सादीन्यसत्त्वानि सविशेषणानि ।"-नयचकचुत्ति. प्र० ४३५ । ३ देशकालसाम-25 ध्योपाधी० O । ४ तादि(दे?)रतृत्पत्ते O. । ५ प्रत्यक्षेणाप्रहणात् O. । ६ उद्धृतमिदं सूत्रं नयचकचुत्ती ४० ४६० पं० ७, ४९० पं० १० । उ. मध्ये नास्त्येवेदं स्त्रम् । ७ दासनि प्रसाक्षम् O. । ८ तथा P. मध्ये नास्ति । किञ्च—

## आत्मेन्द्रियमनोर्थसन्निकर्षाच । ९ । १५ ।

सूक्ष्मव्यवहितविप्रक्वष्टेष्वर्थेषु तेषां चतुष्टयसन्निकर्षादपि प्रत्यक्षं जायते । तथास्मदा-दिप्रत्यक्षेषु ।

5

# तत्समवायात् कर्मगुणेषु । ९ । १६ ।

यथाऽन्तःकरणसंयोगाद् द्रव्यान्तरेषु ज्ञानमुत्पद्यते तथैव तद्द्रव्यसमवेतेषु कर्भ-गुणेषु ज्ञानमुत्पद्यते । यथा च चतुष्टयसन्निकर्षात् सूक्ष्मादिष्वत्मस्यत्यक्षेषु च ज्ञानं तथैव तत्समवेतेषु गुणकर्ममु ज्ञानमुरपद्यते संयुक्तसमवायात् ।

#### आत्मसमवायादात्मगुणेषु । ९ । १७ ।

यथात्ममनःसंयोगात् स्वस्मिन्नात्मनि ज्ञांनं तथैव स्वात्मसमवेतेषु सुखादिषु ज्ञानमुत्पद्यते ।10 योगिश्त्यक्षं व्याख्यायानुमानं व्याचष्टे—

अस्येदं कार्यं कारणं सम्बन्धि एकार्थसमवायि विरोधि चेति लैङ्गिकम् । ९ । १८ ।

अस्येदमिति सम्बन्धमात्रं दर्शयित्वा 'कार्थं कारणम्' इत्यादिना विशिनष्टि । 'कार्यकारण'ग्रहणेन समवायिमात्रोपरुक्षणाज्जात्यादेरपि प्रहणम् ; 'सम्बन्धि'शब्देन 15 संयोगिनो ग्रहणं धूमादेः । अन्यद् व्याख्यातं संयोग्यादिस्त्रे । तत्र 'एवंविधप्रसिद्ध-सम्बन्धस्यार्थेकदेशमसन्दिग्धं पश्यतः शेषानुव्यवसायो यः स लिङ्गदर्शनात् सञ्जायमानो लैङ्गिकम्' इति वृत्तिकारः ।

एतेन शाब्दं व्याख्यातम् । ९ । १९ ।

यथा काँर्यादिस्मृतिसव्यपेक्षमनुमानं त्रिकालविषयमतीन्द्रियार्थं च तथैव शाब्दं <sub>20</sub> सङ्केतस्मृत्यपेक्षं त्रिकालविषयमतीन्द्रियार्थं च । अतोऽनुमानेनैकयोगक्षेमत्वादनुमान-मेवेत्युक्तं भवति ।

कः शब्दोऽर्थस्य चेत्, तदुच्यते-

हेतुरपदेशो लिङ्गं निमित्तं प्रमाणं कारणमित्यनर्थान्तरम् । ९ । २० ।

१ च विज्ञानं तथैव तत्समवेतेषु सुखादिषु O.। २ दृश्यताम् ३ । १ । ८ । ३ साध्यं 25 व्याख्यातम् P. P.S. । शब्दो व्याख्यातः O. । ४ कालादिरमृति° O. । ५ °रपदेशो निमित्तं लिङ्गं प्रमाणं—नयचकचुत्ति पृ॰ ६५ । °रपदेशो लिङ्गं प्रमाणं उ. । हेत्वादिशब्दैस्तात्पर्येण कारणं कथयति । हेतुरपदेशः कारणमित्यर्थः । एवं शब्दः कारणं सदर्थस्य प्रतिपत्तौ लिङ्गं कुत इति चेत्,

### अस्येदमिति बुद्धयपेक्षत्वात् । ९ । २१ ।

यथा ' अर्थस्य प्रतिपत्तावियं हस्तचेष्टा कारणं प्रतिग्तव्या ' इति वृत्तसङ्केतः तां 5 हस्तचेष्टां द्दष्ट्वां ततः शब्दात् कारणादर्थं प्रतिपद्यते एवम् 'अस्यार्थस्य प्रतिपत्तावयं शब्दः कारणम्' इति प्रसिर्द्धसङ्केतस्ततः शब्दात् कारणादर्थं प्रतिपद्यते, यथा अभि-नयादेरपि अर्थं प्रतिपद्यन्ते लौकिका एवं शब्दोऽर्थस्य सङ्केतवशेन व्यझकत्वात् कारण-मिति वृत्तिकारः । एवसुपमा[ना]दीनामन्तर्भावः । एवं द्वे एव प्रमाणे । प्रमाणत्वं च प्रमीयतेऽनेनेति प्रमाणं प्रमा प्रमाणमिति वा ।

10 अनुमानाङ्गं स्मृतिरुच्यते-

आत्ममनसोः संयोगविद्रोषात् संस्काराच स्मृतिः । ९ । २२ । अग्न्यर्थिनो धूमदर्शनं यदुत्पन्नं तदपेक्षादात्मान्तःकरणसंयोगाद् विशिष्टाच

भावनाख्यसंस्काराद् 'यत्र धूमस्तत्राग्निः' इति स्मृतिरुत्पद्यते ।

### तथा स्वप्नः स्वप्नान्तिकं च । ९ । २३ ।

15 उपरतेन्द्रियस्य प्रस्तीनमनस्कस्यान्तःकरणेनैव ज्ञानं स्वप्नः, स्वप्नेऽपि स्वप्नज्ञानं स्वप्नान्तिकम्, तदुभयं पूर्वप्रत्ययापेक्षादात्ममनःसंयोगविशेषाद् भावनासहायादुत्पद्यते ।

#### धर्माच । ९ । २४ ।

अननुभूतार्थविषयमपि स्वप्नज्ञानं गुभाशुभसूचकं धर्मात् 'च'शब्दादधर्माचेति । जाप्रतस्तु ---

20

# इन्द्रियदोषात् संस्काराचाविद्यां\* । ९ । २५ ।

वातादिदोषेणोपहतेन्द्रियस्य पूर्वरजतानुभवजनितात् संस्कारादात्ममनः संयोगाच

१ एवं शब्दकारणसमर्थस्य O. । ( एवं शब्दः कारणमर्थस्य ?) । २ अर्थस्यार्थस्य O. । अत्र 'अस्यार्थस्य ' इत्यपि पाठः समीचीनो भाति । ३ दृष्ट्वा सर्वत्र समर्थं प्रतिपद्य एवम् O. । अत्र प्रसिद्धसंकेतात्ततश्चब्दात् O. । ५ तथा स्वप्रस्वप्रान्तिकम् PS । तथा स्वप्रः स्वप्रेऽपि स्वप्नज्ञानं 25 स्वप्नान्तिकं च P. । तथा स्वप्रः स्वप्नान्तिकम् उ. । ६ क्षिद्या इत्यत आरभ्य पञ्चभ्योक्ष [ १० । १ ]इत्यन्तः पाठः O. मध्ये नास्ति । नवमोऽध्याय: ।

विशिष्टादधमपिक्षादतसिंमस्तदिति ज्ञानं यथा शुक्तिकायां रजतमिति । अनध्यवसायो यथा दाक्षिणात्यस्योष्ट्रदर्शने ।

### तद् दुष्टं ज्ञानम् । ९ । २६ ।

यदेतत् संशयविपर्ययानध्यवसायस्वप्नलक्ष्यणं तद् दुष्टमप्रमाणमिति ।

### अदुष्टं विद्या। ९। २७।

यददुष्टं प्रत्यक्षानुमानारूयं तद्विधेत्युच्यते ।

#### आर्षं सिद्धदर्शनं च धेर्मेभ्यः । ९ । २८ ।

तत्र यल्लिङ्गनिरपेक्षमतीतानागतवर्तमानेषु धर्मादिष्वतीन्द्रियेषु प्रन्थैरनुपात्तेषु देवर्षीणां यत् प्रातिभमुत्पद्यते विज्ञानं रुौकिकानां कदाचिदेव 'श्वो मे आता आगन्ता, हृदयं मे कथयति' इति अनवधारणफरुं केवरुं तर्केण नीयते तदार्षमित्युच्यते । अझनरसायनादि 10 सिद्धानां तु सूक्ष्मव्यवहितविप्रक्रुष्टार्थविषयं यद्वा दिव्यान्तरिक्षादिनिमित्तेभ्यः प्राणिनां धर्माधर्मविपाकपरिज्ञानं तत् सिद्धदर्शनम् । तच्च प्रत्यक्षानुमानाभ्यां न भिद्यते, आर्थ भिद्यत इति वर्णयन्ति । तदेतदार्षं सिद्धदर्शनं च विशिष्टाद् धर्मादात्ममनःसंयोगाचोत्पद्यते ।

॥ इति नवमोऽध्यायः ॥

15

ওই

### देशमोऽध्यायः ।

बुद्धिप्रसङ्ग एवापर्यवसिते सुखदुःखबुद्धचोरार्हम्बने सुखदुःखे च कथयति। तथाहि-'सुखदुःखमोहमयानि भूतानि ' इत्याहुः । तदयुक्तम् ।

आत्मसमवायः सुखदुःखयोः \*पञ्चभ्योऽर्थान्तरत्वे हेतुस्तदा-5 श्रयिंभ्यश्च गुणेभ्यः । १० । १ ।

आत्मन्येव यः समवायः सुखदुःखयोरसौ पञ्चभ्यः क्षित्यादिभ्यस्तदाश्रयिभ्यश्च गुणेभ्यो गन्धरसरूपस्पर्शेभ्योऽर्थान्तरत्वे हेतुः, अन्यगुणानामन्यत्रासमवायात् । आत्म-समवायश्चेतयोरहङ्कारेणैकवाक्यभावात् ।

आत्मसमवायित्वेऽपि----

10

45

इष्टानिष्टकारणविशेषाद् विरोधाच मिथः सुखदुःखयोरर्थान्तर-भावः । १० । २ ।

स्त्रयादिकारणजन्यं सुखम् । विर्षादिकारणजन्यं दुःखम् । परस्पर्विरुद्धे च सुख-दुःखे, अन्योन्यविनाशेनोत्पत्तेः । अतोऽनयोर्भेदः, नैकत्वमेकार्थसमवायात् ।

संशयनिर्णयौ परस्पराभावमात्रम्, न वस्तुसन्ताविति चेत्, न,

# 15 संज्ञायनिर्णययोरर्थान्तरभावश्च ज्ञानान्तरत्वे हेतुः । १० । ३ ।

अर्थान्तरात् परस्परविरुक्षणात् कारणाद् भाव उत्पत्तिः संशयनिर्णययोः । तथाहि– विशेषं जिज्ञासोरग्रहीतविशेषस्य सामान्यालोचनात् संशयो जायते । संशयात् परतः प्रमाणान्तरेण विशेषप्रहणात् ' स्थाणुरेवायम् ' इति निश्चयः । यदि चैतौ न वस्तुसन्तौ भवेतां नैतौ विरुक्षणकारणाभ्यामुत्पद्येयाताम् । अतो ज्ञानान्तरभूतौ संशयनिर्णयौ 20 परस्परतः, निर्णयस्तु प्रत्यक्षानुमानाभ्यां न भिद्यत इति केचित् ।

# तयोर्निष्पत्तिः प्रत्यक्षलैङ्गिकाभ्यां ज्ञानाभ्यां व्याख्याता । १० । ४ ।

१ O. P. PS. मध्येऽस्मिन्नध्याये आह्निकविभागो नास्त्येव। २ बुद्धिश्संगा एगापर्यवसिते। **'वुद्धिप्रसङ्गे पर्यवसिते'** इत्यपि पाठोऽत्र समीचीनो भवेत्। ३ भ्वनसुखदुःखे P.। ( भ्वनं सुखदुःखे ?)। ४ अयिभ्यो गुणेभ्यः O.। ५ वायः O.। ६ विषादिकारणजन्यं दुःखम् 25 P.-मध्ये नास्ति। ७ भात्रेणावस्तुस्रन्ताविति O.। ८ भावः ज्ञाना O.। यथा स्मृतिमत आत्मनः प्रत्यक्षं सिन्नं दृष्ट्रा अप्रत्यक्षे ज्ञानमुरपद्यते तथैव सामान्य-मात्रदर्शनात् स्मृतिमतो विशेषं जिज्ञासोरगृहीते विशेषे 'स्थाणुः पुरुषो वा' इति जायते संशयः । यथा च भूतार्थसम्बन्धवशेन 'अयमेवंभूतोऽर्थः' इति प्रत्यक्षमुत्पद्यते तथैव विशेषसम्बन्धवशेन निवृत्ते संशये ' इदमेवंभूतम् ' इति निर्णयो जायते ।

इदानीं कार्यकारणबुद्धी निरूपयति—

भूतमिति प्रैत्यक्षं व्याख्यातम् । १० । ५ । स्वकारणेभ्य उत्पन्ने कार्ये मूतं निष्पन्नमिदं कार्यमिति कार्यज्ञानम् , 'विशेषण-ज्ञानाद् विशेष्यज्ञानम्' इति न्यायेन तद् व्याख्यातम् , तच्च मुख्यम् । अन्यत्र त्वौपचारिकं कार्यामावात् । तथाहि — निष्पस्यमाने कार्ये

10

5

gan siya 👘

60

### भविष्यतीति कार्यान्तरे दृष्टत्वात् । १० । ६ ।

यथामूतायाः सामग्र्या अनन्तरं पटादि कार्यमुत्पन्नं दृष्टं तथाभूतसाममीदर्शनादि-दानीमनुत्पन्नेऽपि कार्ये कार्यशब्दमुपचर्ये 'भविष्यति कार्यम् ' इति जायते कार्यबुद्धिः । निष्पद्यमानेऽपि<sup>६</sup>—

तथा भवतीति सापेक्षेम्योऽनपेक्षेम्यश्च । १० । ७ ।

यदा प्रस्तारितांस्तन्तून् पूर्वपूर्वसंयोगापेक्षानुपरुभमानः पश्चात् पश्चादुत्तरोत्तरतन्तु- 15 संयोगे सति अनपेक्षानुपरुभते तदास्य पट्टिकाचैवान्तरं कार्यं पश्यत उत्पद्यमाने कार्यद्रव्ये निष्पन्नानिष्पन्नसंयोगपर्यालोचनया 'भवति कार्यम् , उत्पद्यते कार्यम् ' इति जायते बुद्धिः । यथा चोत्पत्तौ एवं विनाशेऽपि प्रयत्नानन्तरोत्पत्तीनां घटादिद्रव्याणां विनाशे 'अभूत्' इति प्रत्ययस्य 'भूतप्रत्यक्षामावात्' [ ९ । ६ ] इत्यादिना कथितत्त्वादिदानीं पारिणामिके शरीरादौ कथ्यते । तत्र विनष्टे — 20

### अभूदित्यभूतात् । १० । ८ ।

१ सभूता ° O. । (सद्भूता ° १) । २ प्रत्यक्षमाख्यातम् O. । ३ उत्पन्ने ज्ञाने भूतं O. । ४ निष्पद्यमाने कार्ये O. । ५ °न्तरदृष्टत्वात् PS. । ६ °ऽपि O. मध्ये नास्ति । ७ तथा भवति सापे °O. P. । " तथा भवतीति सापेक्षेभ्यो निरपेक्षेभ्यश्व " इति प्रशास्तपादभाष्ये संयोगनिरूपणे । ८ यदा प्रस्तारिताः शून्य (रितां ग्रून १)पूर्वपूर्वेसंयोगा ° P. । यदप्रसूरितं तद्भूत पूर्व 25 पूर्वपूर्वेसंयोगा °O. । ९ ध्वान्तकार्यम् P. ।

## चन्द्रानन्दविरचितवृत्त्यळङ्कते वैशेषिकस्त्रे

अम्ताद् विनष्टादित्यर्थः । पाणिपादग्रीवादीनवयवान् विभक्तानुपरूभ्य विनष्टाद-समवायिकारणात् संयोगाद् विनष्टे कार्ये 'अभूत् कार्यं शरीराख्यम् ' इति जायते बुद्धिः । विनश्यति पुनः---

## सति च कार्यासमवायात् । १० । ९ ।

5 सति संयोगे 'च'शब्दादसति, घातकादिविनाशकारणव्यापारेऽपि केषाञ्चिद् प्रीवाद्यवयवानामनिष्टत्ते संयोगे विभागाच पाण्यादीनां विनिवृत्ते कार्यस्य शरीरादेरसम-वायाद् विनाशकारणाघातत्वेन प्रचलितत्वाद् विनष्टाविनष्टसंयोगालोचनेन 'कार्थं नश्यति' इति ज्ञानमुत्पचते । अन्ये तु 'अमूत् कार्यम्' इति व्याचक्षते, तैदयुक्तं तदभिप्रायेणैव कार्यस्य विनष्टत्वात् ।

10 एषाच बुद्धिः---

एकार्थसमवायिषु कारणान्तरेषु दर्शनादेकदेश ईत्येकस्मिन् । १० । १० । शरीरादौ कचिदेकस्मिन्नर्थे यदा पाण्यादयोऽवयवाः समवायिन उपरुब्धाः, अथास्य तेषु एकदेशबुद्धिरुत्पन्ना, इदानीं तान् विभज्य विभक्तानुपरुभ्य एतस्मिन्नेकदेशिनि ' अभूत कार्यम् ' इति ज्ञानोत्पत्तिः ।

15 के तेऽत्रयवा इत्याह----

रिारः प्रष्ठमुदरं पाणिरिति तद्विरोषेभ्यः । १० । ११ । स्वसामान्यविरोषेभ्यः शिरस्त्वादिभ्यो येषु ज्ञानं जायते [ते] शिरआदयोऽवयवा इत्यर्थः ।

कारणबुद्धिस्तु----

20

# कारणमिति द्रैव्ये कार्यसमवायात् । १० । **१**२ ।

कार्यं द्रैव्यं गुणान् कर्म वा समवेतं द्रव्ये पश्यतो ' द्रव्यं कारणम् ' इति मुख्या बुद्धिः, कार्यस्य जातत्वात् ।

१ अभूतात कार्य शरीराख्यम् P. । अभूत कार्याख्यं शरीरम् O. । २ तदपि युक्तं तथाहि(तदभि ?)-प्रायेणैव O. । ३ ( कार्यस्याचिनष्टत्वात् ? ) । ४ इत्येतस्मिन् P. । ५ तद्विभक्तानुपलभ्य ते देशिनि 25 अभूत् कार्यमिति ज्ञानोत्पत्तेः O. । ६ (एकस्मिन्नेकदेशिनि ?) । ७ शिरआदिभ्यो O. । ८ द्रव्यं O. । ९ द्रव्यगुणाः कर्म वा P. । द्रव्यं द्रव्यगुणाः कर्म वा O. । ( द्रव्यगुणौ कर्म वा ? ) ।

ુહુછ

दशमोऽध्याय: ।

अजाते तु—

# संयोगाद्वा । १० । १३ ।

जनिष्यमाणेऽपि कार्ये तन्त्वादीनां परस्परेण संयोगादस्य पटं प्रति तेषु कारण-बुद्धिरुत्पद्यते ।

# कारणसमवायात् कर्मणि । १० । १४ ।

संयोगविभागेषु निरपेक्षकारणत्वात् तत्कारणद्वैव्ये समवेतत्वात् कर्मोत्पन्नमात्रमेव कारणबुद्धि जनयति ।

इदानीं गुणेषु---

### तथा रूपे कारणकारणसमवायाच । १० । १५ ।

कार्यरूपस्य समवायिकारणे पटादौ यत् समवायिकारणं तन्तवस्तेषु कारणकारणेषु 10 समवेतत्वात् कारणं रूपादय इत्युच्यन्ते, 'च'शब्दादनुत्पन्नेऽपि कार्यरूपे कारणबुद्धिः ।

### कारणसमवायात् संयोगे । १० । १६ ।

कार्यस्य पटादेः समवायिकारणेषु तन्त्वादिषु समवेतत्वात् संयोगे द्रव्यं प्रति कारणबुद्धिः ।

गुणकर्मारम्भे तु----

#### तथा कारणाकारणसमवायाच । १० । १७ ।

कारणे घटेऽकारणे चाग्नावभिसंयोगः समवेतत्वात् कारणं पाकजानाम् । अभि-घात्ये कॅर्मकारणेऽभिद्दन्तरि चाकारणे समवेतत्वाद् वेगवद्रव्यसंयोगः कर्मणः कारणम् ।

पाकजारम्भे तु—

### संयुक्तसमवायादग्नेवैंशेषिकम् । १० । १८ ।

अणूनां पाकजरूपाद्यारम्भेऽणुभिः संयुक्तेऽझौ समवेतमुष्णस्पर्शं <sup>क</sup>वैशेषिकं गुण-मपेक्षते संयोगः । द्रव्यं वर्जयित्वाऽन्यत्र संयोगः सापेक्षः कारणम् ।

१ °द्रव्यसमवे° O. । २ कार्यस्य रूपस्य O. । ३ कार्यगुणा रूपादय O. । ४ तथा O. P. उ. मध्ये नास्ति । ५ कर्मकारणे अभिहन्तरि च कारणसमवेतत्वाद् O. । कर्मकारणे समवेतत्वाद् P. । ६ वैशेषिकगुण O. । 25

15

20

5

, ; *\$* 

चन्द्रानन्दविरचितवृत्त्यलङ्कते वैशेषिकसूत्रे दशमोऽध्याय: ।

अतीन्द्रिये भूतादावर्थे----

'लैङ्गिकं प्रमाणं व्याख्यातम् । १० । १९ ।

छैंक्तिकं परोक्षमुच्यते, 'भविष्यति' इत्यादि कार्याणां येनावगम्यते तदनुमानं प्रमाणं व्याख्यातम् ।

5 शास्त्रादौ धर्मा व्याख्येयतया प्रतिज्ञातः, अतस्तस्य प्रत्याग्नायानुसन्वानार्थं सूत्रद्वयं गतमपि पुनरुच्यते----

हैष्टानां दृष्टप्रयोजनानां दृष्टा भावे प्रयोगोऽभ्युदयाय । १० १२० । श्रुतौ स्मृतौ च दृष्टानां र्दृष्टस्य प्रयोजनस्याभावे प्रयोगोऽभ्युदयाय धर्मायेत्यर्थः । तस्य चान्नायात् समधिगम उक्तः । आन्नायस्य च सिद्धं प्रामाण्यम् —

तद्वचनादाम्नायप्रामाण्यमितिं । १० । २१ ।

तनु-सुवनादिकार्यतया विज्ञातो भगवानीश्वरः, तत्प्रणयनाचाझायस्य सिद्धं प्रामाण्यम् । 'इति'श्वब्दः समाप्त्यर्थः । एवं द्रव्यादीनां साधर्म्यवैधर्म्यपरिज्ञानाद् वैराग्यद्वारेण ज्ञानोत्पत्तेः 'आत्मा ज्ञातव्यः' ईत्यादिवाक्येभ्यश्चोपासाक्रमेण विज्ञानावाप्तेर्निःश्रेयसाधिगमः ।

जगतोऽस्यानन्दकरं विँद्याशर्वर्याः सदैव यश्चन्द्रम् । आनन्दयति स वृत्ति **चन्द्रानन्दो** व्यघादेताम् ॥

॥ \* ईति वैरोषिकसूत्रवृत्तिः समाप्ता \* ॥

ଓଞ୍

10

१ लैक्कि P. PS. 1 २ दरगताम् १ १ १ । २ । ३ दरगताम् ६ । २ । १ । ४ दष्टप्रयो-जन(ना)भावात् O. 1 ५ भिति ॥ दशमोऽध्यायः ॥ वैशेषिकस्त्राणि समाप्तानि ॥-PS. 1 दरगताम् १ । १ । ३ । ६ इत्यादिवाक्येभ्यश्वोपाक्रमेग विज्ञानाव्याप्तिनिःश्रेयसाधिगमः O. । इत्यादिना वाक्येभ्यश्वोपासाक्रमेण विज्ञानाव्याप्तेनिःश्रेयसाविनामः P. 1 ७ विद्यायद्वियाः P. 1 विद्यायास्सर्वथाः O. 1 20 ८ चन्द्रानन्दो व्यधात् कश्चित् ॥ इति वैशेषिकस्त्रवदत्तिस्तमाप्ता ॥ भद्रं पश्येम प्रत्ररेम भद्रम् । भद्रं वदेम शृणुयाम भद्रम् ॥ O. 1 ९ \* \* अयं पाठः P. मध्ये नास्ति. ।



# प्रथमं परिशिष्टम् ।

# अत्र मुद्रितस्य O. P. PS. अनुसारिसूत्रपाठस्य उपस्कारकृद्भिमतसूत्रपोठेन सह तुलना

रेअत्र मुद्रितः सूत्रपाठः । उपस्कारकृदभिमतः सूत्रपाठः । 的复数形式 8. 8. 5 अधातो धर्म व्याख्यास्यामः । १। 212121 212121 यतोऽभ्युद्यनिःश्रेयससिद्धिः स धर्मः। २। तद्वचनादाम्नायप्रामाण्यम् । ३ । तद्वचनादाम्नायस्य प्रामाण्यम् । १। १। ३। धर्मविशेषप्रसूताद् द्रव्यगुणकर्मसामान्य-(デード・トライ 小山 わいど 不信! ÊÊ विशेषसमवायानां पदार्थानां साधम्य- 10 X वैधर्म्याभ्यां तत्त्वज्ञानान्निः श्रेयसम् । १। १। ४। प्रथिव्यापस्तेजो वायुराकाशं कालो दिगा-NS 7 5 त्मा मन इति द्रव्याणि । ४ । 818141 en forsterskinder group og रूपरसगन्धस्पर्शाः सद्ध्याः परिमाणानि प्रथक्तवं संयोगविभागौ परत्वापरत्वे बुद्धयः

15

 $\mathbf{20}$ 

.... प्रयत्नाश्च गुणाः । १ । १ । ६ ।

१ राङ्गरमिश्रेण वैशेषिकसूत्रस्योपरि उपस्काराभिधा व्याख्या विरचितास्ति । तत्र च सूत्रपाठे यत्र यत्र साम्यं वैषम्यं न्यूनाधिकत्वं वा दृश्यते तदेतस्मिन् परिशिष्टे प्रदर्श्यते । इदं तु ध्येयम्---यत्र यत्र 🗴 एतादशं चिह्तं तत्र तत्र तत्तत सूत्रं नास्तीति ज्ञेयम् । यत्र न कश्विद् विशेषो दर्शितस्तत्र तत सत्रमपुरकारेऽत्र मुद्रितेन सूत्रपाठेन तुल्यमेत्र विद्यत इत्यवगन्तव्यम् । २ अत्र मुद्रिते O. P. PS. अनुसारिस,त्रपाठेऽपि O. P. PS. मध्ये परस्परं भिन्नाः केचन पाठमेदाः सन्ति । ते च वृत्तिसहिते तत्र तत्र सूत्रेऽधस्तात् टिप्पण्यामस्मामिर्दर्शितास्तत्रैवावल्रोकनीयाः । उपस्कारकृदभिमतसूत्रपाठात् 0. P. PS. अनुसारी वैशेषिकसूत्रपाठोऽतिप्राचीन इत्यपि ध्येयम् ।

सुखदुःखे इच्छाद्वेषौ प्रयत्नश्च गुणाः । ५ ।

|    | अत्र मुद्रितः स्त्रपाठः ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | उपस्कारक्वदभिमतः स्त्रपाठः ।                    |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
|    | <sup>-</sup> उत्क्षेपणमवक्षेपणमाकुछनं प्रसारणं गमन-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                 |
|    | मिति कर्माणि । ६ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | १।१।७।                                          |
|    | सद्नित्यं द्रव्यवत् कार्थं कारणं सामान्य-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                 |
| 5  | विशेषवदिति द्रव्यगुणकर्मणामविशेषः ।७।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 8   8   6                                       |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | द्रव्यगुणयोः सजातीयारम्भकत्वं                   |
| ,  | $\mathbf{X}$ is the second s | साधर्म्यम्। १।१।९।                              |
|    | द्रव्याणि द्रव्यान्तरमारभन्ते । ८ । 👌                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                 |
|    | गुणाश्च गुणान्तरम् । ९ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | १ । १   १०                                      |
| 10 | कर्म कर्मसाध्यं न विद्यते । १० ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 8181881                                         |
|    | कार्यांविरोधि द्रव्यं कारणाविरोधि च   ११।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | न द्रव्यं कार्यं कारणं च वधति। १।१।१२।          |
|    | उमयथा गुणः । १२ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | उमयथा गुणाः । १ । १ । १३ ।                      |
|    | कार्यविरोधि कर्म । १३ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 8   8   88                                      |
|    | क्रियावद् गुणवत् समवायिकारणमिति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                 |
| 15 | द्रव्यलक्षणम् । १४ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | कियागुणवत् । १ । १ । १५ ।                       |
|    | द्रव्याश्रय्यगुणवान् संयोगविभागेष्वकार-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                 |
|    | णमनपेक्ष इति गुणलक्षणम् । १५ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | १।२।१६।                                         |
| 12 | एकद्रव्यमगुणं संयोगविभ।गेष्वनपेक्षं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                 |
|    | कारणमिति कर्मेछक्षणम् । १६ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                 |
| 20 | द्रव्यगुणकर्मणां द्रव्यं कारणं सामान्यम्।१७ <sub>।</sub>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 8   8   8   8   1                               |
|    | तथा गुणः । १८ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 8   8   8                                       |
|    | संयोगविभागानां कर्म । १९।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | विभागवेगानां कर्म समानम्।१।१।२०।                |
|    | न द्रव्याणां व्यतिरेकात् । २० ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ) न द्रव्याणां कर्म । १ । १ । २१।               |
| 25 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | व्यतिरेकात् । १ । १ । २२ ।                      |
|    | गुणवैधम्यांत्र कर्मणाम् । २१ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ∫ द्रव्याणां द्रव्यं कार्थं सामान्यम्। १। १।२३। |
|    | द्रव्याणां द्रव्यं कार्यं सामान्यम् । २२ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | र<br>गुणवैधम्यांत्र कर्मणां कर्म। १। १। २४।     |
|    | द्वित्वप्रभृतयश्च संख्याः पृथक्तवं संयोग-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | द्वित्वप्रभृतयः संख्याः पृथक्तवसंयोग-           |
|    | विभागाश्च । २३ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | विभागाश्च। १।१।२५।                              |

वैशेषिक**स्**त्रपाठतुलनात्मकं

अत्र मुद्रितः सूत्रपाठः । उपस्कारक्रदभिमतः सूत्रपाठः । असमवायात् सामान्यं कर्म कार्यं न असमवायात सामान्यकार्यं कर्म न विद्यते । २४ । विद्यते । 2121261 संयोगानां द्रव्यम् । २५ । 8181201 रूपाणां रूपम् । २६ । 8 1 8 1 3 6 1 गुरुत्वप्रयत्नसंयोगानामुत्क्षेपणम् । २७ । 8 1 8 1 2 5 1 संयोगविभागाः कर्मणाम् । २८ । संयोगविभागाम कर्मणाम् । १ । १ । ३० । कारणसामान्ये द्रव्यकर्मणां कर्माकारण-8 1 8 1 3 8 1 मक्तमे । २९ ।



2. 2.

कारणाभावात् कार्याभावः । १ । न त कार्यामावात कारणामावः । २ | / सामान्यं विशेष इति बुद्धपेक्षम् । ३ । भावः सामान्यमेव । ४।

द्रव्यत्वं गुणत्वं कर्मत्वं च सामान्यानि विज्ञेषाश्च । ५ । ं अन्यत्रान्त्येभ्यो विशेषेभ्यः । ६ । सदिति यतो द्रव्यगुणकर्मसु । ७ । द्रव्यगुणकर्मभ्योऽर्थान्तरं सत्ता । ८ । एकद्रव्यवत्वान्न द्रव्यम् । ९ । गुणकर्मस च भावान्न कर्म न गुणः ११०। सामान्यविशेषाभावाच । ११ । एकद्रव्यवत्त्वेन द्रव्यत्वमुक्तम् । १२ ।

१ | २ | ८ | 20 × 812191 सामान्यविशेषाभावेन च । १ । २ । १० | अनेकद्रव्यवस्वेन..... १।२।११। १ प्रायः प्रत्यध्यायं प्रत्याह्निकं च O. P. मध्येऽन्तिमे सूत्रे समाप्तिचोतक 'इति 'शब्दो दश्यते, 25 किन्तु  $\mathrm{PS.}$  मि. उ. मध्येऽदर्शनादस्मिन् परिशिष्टेऽस्माभिस्तत्र तत्र ' इति 'शब्दो नोपात्त इति ध्येयम् ।

न्यमेव ।

3

10

312181

812121

8 1 2 1 3 1

812141

812181

812181 15

भावोऽतुवृत्तेरेव हेतुत्वात् सामा-

....द्रव्यगुणकर्मसु सा सत्ता।१। २। ७।

#### वैशेषिकसूत्रपाठतुलनात्मकं

अत्र मुद्रितः सूत्रपाठः । सामान्यविशेषाभावेन च । १३ । गुणे भावाद् गुणत्वमुक्तम् । १४ । सामान्यविशेषांभावेन च । १५। ंठ कर्मणि भावात् कर्भत्वमुक्तम् । १६ । सामान्यविशेषाभावेन च । १७ । सहिङ्गाविशेषाद् विशेषछिङ्गाभावाचैको भावः । १८।

उपस्कारकृदभिमतः सूत्रपाठः । 8121921 तथा गुणेषु भावाद्.... १ । २ । १३ । Same 2 1 2 1 281 कर्मसु भावात् कर्मत्वमुक्तम्। १।२।१५। 8121861 सदिति लिङ्गाविशेषाद्विशेषलिङ्गाभावाचैको 2121801 भावः । 

10 रूपरसगन्धस्पर्शवती पृथिवी । १ । रूपरसस्पर्शवत्य आपो द्रवाः स्निग्धाश्च ।२। तेजो रूपस्पर्शवत् । ३ । वायुः स्पर्शवान् । ४ ।

218181 ....आपो द्रवाः स्निग्धाः । २ । १ । २ । 218131 स्पर्शवान् वायुः । २ । १ । ४ ।

218141

सर्पिजेतुमधूच्छिष्ठानामग्निसंयोगाद् द्रव-त्वमद्भिः सामान्यम् । २ । १ । ६ । त्रपुसीसळोहरजतसुवर्णानामग्निसंयोगाद् द्रवत्वमद्भिः सामान्यम् । २ । १ । ७ ।

218161 स्पर्शश्च वायोः । २ | १ | ९ | 2121201 अद्रव्यवत्त्वेन द्रव्यम् । २ । १ । ११ । 2181821 21 2 2 2 2 1 2 1 2 2 1

.....नानात्वळिङ्गम् । २ । १ । १४ ।

20 वानिति गोत्वे दृष्टं छिङ्गम् । ८ । स्पर्शश्च । ९ । न च दृष्टानां स्पर्श इलटष्टछलिङ्गो वायुः ।१०। अद्रव्यवत्त्वाद् द्रव्यम् । ११ ।

 $2 ar{ ext{e}}$ 

संयोगाद् द्रवताऽद्भिः सामान्यम् । ६ । त्रपुसीसळोहरजतसुवर्णानां तैजसानामग्नि-संयोगाद् द्रवताऽद्भिः सामान्यम् । ७। विषाणी ककुद्मान् प्रान्तेवालधिः सास्ना-

क्रियावत्त्वाद् गुणवत्त्वाच । १२ ।

अंद्रव्यवत्त्वेन निरात्वमुक्तम् । १३ ।

वायोर्वायुसम्मूच्छनं नानात्वे लिङ्गम् ।१४।

त आकाशे न विद्यन्ते । ५ । 15 सर्पिर्जेतुमधूच्छिष्टानां पार्थिवानामग्नि-

पुष्पवस्त्रयोः सति सन्निकर्षे गन्धान्तरा-प्रादुर्भावों वस्त्रे गन्धामावलिङ्गम् । १। एतेनाप्सुष्णता व्याख्याता । २ । व्यवस्थितः पृथिव्यां गन्धः । ३ । तेजस्युष्णता । ४ । 👘 🖓 은 학교**의 위**에서 이 이 것을 얻는 것 같아요. 이 것 같

द्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते । २७ ।

तत्त्वं भावेन । २८ ।

1997 - Star (\* 1997) 1997 - Star (\* 1997)

115925

एतेनोष्णता व्याख्याता । २ । २ । ३ । तेजस उष्णता । २ । २ । ४ ।

X तदनुविधानादेकप्टथक्तत्रं चेति । २। १। ३१। 20 X ->> i na serie de la companya de la **companya de la companya de la companya** de la companya de la companya de la comp पुष्पवस्त्रयोः सति सन्निकर्षे गुणान्तरा-प्रादुर्भावो वस्त्रे गन्धामावलिङ्गम् ।२।२।१। व्यवस्थितः पृथिव्यां गन्धः । २ । २ । २ । 25

२ 1 २ | २६ | 15 परिशेषाहिङ्गमाकाशस्य २ | १ | २७ | er gradien in de l'**R I-R 1-R C**al 2 | 2 | 2 | 2 | शब्दलिङ्गाविशेषादु विशेषलिङ्गाभावाच। ३०।

अत्र मुद्रितः सूत्रपाठः । उपस्कारकुदभिमतः सूत्रपाठः । वायुरिति सति सन्निकर्षे प्रत्यक्षाभावाद् वायुसन्निकर्षे प्रत्यक्षामावादु दृष्टं लिङ्गं दृष्टं लिङ्गं न विद्यते । १५ । न विद्यते । 2121241 सामान्यतो दृष्टाचाविशेषः । १६ । 2 2 3 4 9 4 9 4 1 तस्मादागमिकम् । १७। संज्ञाकमे त्वरमदिशिष्ठानां लिङ्गम् । १८ । 2121261 प्रत्यक्षपूर्वकत्वात् संज्ञाकर्मणः । १९ । प्रत्यक्षप्रवृत्तत्वात् ..... । २ । १ । १९ । निष्कमणं प्रवेशनमित्याकाशस्य लिङ्गम्।२०। R 1 8 1 8 0 1 तदछिङ्गमेकद्रव्यवत्त्वात् कर्मणः । २१ । तदछिङ्गमेकद्रव्यत्वात् ....। २ । १ । २१। कारणान्तरातुक्ऌप्तिवेधन्यांच । २२ । संयोगादभावः कर्मणः । २३ । कारणगुणपूर्वः कार्यगुणो दृष्टः, कार्यान्त- ) कारणगुणपूर्वकः कार्यगुणो दृष्टः २।१।२४। राप्रादुर्भावाच शब्दः स्पर्शवतामगुणः।२४।∫ कार्यान्तराप्रादुभीवाच.... । २। १। २५। 🗸 परत्र समवायात् प्रत्यक्षत्वाच नात्मगुणो न मनोगुणः । २५ । छिङ्गमाकाशस्य । २६ ।

# वैरोषिकसूत्रपाठतुलनात्मकं

|    | अत्र मुद्रितः सूत्रपाठः ।                                       | उपस्कारकृदभिमतः सूत्रपाठः ।                                       |
|----|-----------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|
|    | अप्सु शीतता । ५ ।                                               | २।२।५।                                                            |
|    | अपरस्मिन् परं युगपदयुग पचिरं क्षिप्रमिति                        | अपरस्मित्रपरं युगपचिरं क्षिप्रमिति काल-                           |
|    | काल्लिङ्गानि । ६ ।                                              | छिङ्गानि। २।२।६।                                                  |
| 5  | द्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते । ७ ।                      | २   २   ७                                                         |
|    | तत्त्वं भावेन । ८ ।                                             | 212121                                                            |
|    | कार्यविशेषेण नानात्वम् । ९ ।                                    | $\mathbf{x}$                                                      |
|    | नित्येष्वभावादनित्येषु भावात्   १० । )<br>कारणे काळाख्या   ११ । | नित्येष्वभावादनित्येषु भावात् कारणे<br>काल्लाख्येति । २ । २ । ९ । |
| 10 | इत इदमिति यतस्तदि्शो लि <b>ङ्ग</b> म् । १२ ो                    | यतस्तद् दिइयं लिङ्गम् । २ । २ । १० ।                              |
|    | द्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते । १३ ।                     | २ <b>  २</b>   ११                                                 |
|    | तत्त्वं भावेन । १४ ।                                            | र । २ । १२ ।                                                      |
|    | कार्यविशेषेण नानात्वम् । १५ ।                                   | २   २   १३                                                        |
|    | आदित्यसंयोगाद् भूतपूर्वाद् भविष्यतो                             |                                                                   |
| 15 | भूताच प्राची। १६।                                               | २   २   १४                                                        |
|    | तथा दक्षिणा प्रतीची उदीची च । १७।                               | २   २   १५                                                        |
|    | एतेन दिगन्तराणि व्याख्यातानि । १८                               | दिगन्तराळानि। २   २   १६                                          |
|    | सामान्यप्रत्यक्षाद् विशेषाप्रत्यक्षाद् विशेष-                   |                                                                   |
| 1. | स्मृतेश्च संशयः । १९ ।                                          | २   २   १७                                                        |
| 20 | दष्टमदृष्टम् । २० ।                                             | ×                                                                 |
|    | दर्षं च दृष्टवत् । २१ ।                                         | २   २   १८                                                        |
|    | टष्टं यथादृष्टमयथादृष्टमुभयथादृष्ठस्वात्।२२।                    | यथादृष्टमयथादृष्टत्वाच । २   २   १९                               |
|    | विद्याविद्यातश्च संशयः । २३ ।                                   | २   २   २०                                                        |
|    | श्रोत्रप्रहणो योऽर्थः स शब्दः । २४ ।                            | २   २   २१                                                        |
| 25 | तस्मिन् द्रव्यं कर्म गुण इति संशयः ।२५।                         | ×                                                                 |
|    | तुल्यजातीयेष्वर्थान्तरभूतेषु च विशेषस्यो-                       | तुल्यजातीयेष्वर्थान्तरभूतेषु विद्येषस्यो-                         |
|    | भयथा दृष्टत्वात् । २६ ।                                         | भयथा दृष्टत्वात्। २।२।२२।                                         |
|    | एकद्रव्यवस्वान्न द्रव्यम् । २७ ।                                | एकद्रव्यत्वाञ्च द्रव्यम् । २ । २ । २ ३ ।                          |
|    |                                                                 |                                                                   |

प्रथमं परिशिष्टम् ।

अत्र मुद्रितः सूत्रपाठः । उपस्कारकृदभिमतः सुत्रपाठः । नापि कर्माचाक्षुपत्वात् । २ | २ | २४ | अचाक्षुषत्वान्न कर्म। २८ । गणस्य सतोऽपवर्गः कर्मभिः साधर्म्यम्।२९। 2 1 2 1 2 4 1 सतो लिङ्गाभावात् । ३० । २ | २ | २६ | नित्यवैधम्यात् । ३१ । 21212015 कार्यत्वात् । ३२ । . X 1 अभावात् । ३२ । × अनित्यश्चायं कारणतः । २ । २ । २८ । कारणतो विकारात् । ३४ । न चासिद्धं विकारात् । २ । २ । २९। अभिव्यक्तौ दोषातू। २।२।३०।10 दोषात् । ३५ । संयोगाद विभागाच शब्दाच शब्द-संयोगाद विभागाच्छब्दाच शब्द-निष्पत्तिः । २ | २ | ३१ | निष्पत्तेः । ३६ । लिङ्गाचानित्यः शब्दः । २ । २ । ३२ । लिङ्गाचानित्यः । ३७ | 2 2 1 2 1 3 3 1 द्वयोस्त प्रवृत्त्योरभावात् । ३८ । 15 an 🗙 🖓 संख्याभावात् । ३९ | 2 | 2 | 38 | प्रथमाशब्दात् । ४० । २ | २ | ३५ | सम्प्रतिपत्तिभावाच । ४१ । २ | २ | ३६ | सन्दिग्धाः सति बहुत्वे । ४२ । 2121301 सङ्ख्याभावः सामान्यतः । ४३ । 0@e 20ર. ૧. 3 | 8 | 8 | प्रसिद्धा इन्द्रियार्थाः । १ । इन्द्रियार्थप्रसिद्धिरिन्द्रियार्थेभ्योऽर्थान्तरस्य इन्द्रियार्थप्रसिद्धिरिन्द्रियार्थेभ्योऽर्थान्तरत्वे 3 | 9 | 7 | हेतुः । हेतुः । २ । 319131 25 स्रोऽनपदेशः । ३ । 3 1 9 1 8 1 कारणाज्ञानात् । ४।

कार्याज्ञानात् । ५ ।

कार्येषु ज्ञानात् । २ । १ । ५ ।

आत्मेन्द्रियार्थसन्निकर्षे ज्ञानस्य भावो-ऽभावश्च मनसी लिङ्गम् । ३ । २ । १ । तस्य द्रव्यत्व ...... । ३ । २ । २ । .....चेकम् । 3 2 3 प्राणापाननिमेषोन्मेषजीवनमनीगतीन्द्रिया-न्तरविकाराः सुखदुःखेच्छाद्वेषप्रयुत्ना-श्चात्मनो छिङ्गानि । ' '३' | २ | ४'

३. २.-20 आत्मेन्द्रियार्थसन्निकर्षे ज्ञानस्याभावो भावश्च मनसो लिङ्गम् । १ । द्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते । २ प्रयत्नायौगपद्याच्चानायौगपद्याचेकं मनः। ३। ू प्राणाणननिमेषोन्मेषजीवनमनोगतीन्द्रिया-25 न्तरविकाराः सुखदुःखे इच्छाद्वेषौ प्रयत्न-श्चेत्यात्मछिङ्गानि । ४ ।

तदन्यत् । १३ | प्रवृत्तिनिवृत्ती च प्रत्यगात्मनि दृष्टे परत्र लिङ्गम् । १४ ।

विषाणी तरमादश्वो विषाणी तस्मादु ៍: 15 गौरितिंच। १२। आत्मेन्द्रियमनोऽर्थसन्निकर्षाद् यन्निष्पद्यते

प्रसिद्धिपूर्वकत्वादपदेशस्य । ९ । अप्रसिद्धोऽनपदेशः । १० । असन् सन्दिग्धआनपदेशः । ११ ।

X 5 संयोगि समवायि एकार्थसमवायि विरोधि च। कार्यं कार्यान्तरस्य कारणं कारणान्तर-स्य। विरोधि अभूतं भूतस्य, भूतमभूतस्य, अभूतमभूतस्य, भूतं भूतस्य । ८ ।

अज्ञानाच | ६ | अन्य एव हेतुरित्यनपदेशः । ७ ।

अत्र मुद्रितः सूत्रपाठः ।

उपस्कारकृदभिमतः सूत्रपाठः ।

अन्यदेव हेतुरित्यनपदेशः । ३ । १ । ७।

अर्थान्तरं ह्यर्थान्तरस्यानपदेशः । ३। १। ८

विरोधिच। २११ २१

कार्यं कार्यान्तरस्य । ३ । १ । १० |

विरोध्यभूतं भूतस्य । ३ । १ । ११।

यस्माद् विषाणी तस्माद्यः । ३ | १ | १६ |

यस्माद् विषाणी तस्माद् गौरिति चानै.

कान्तिकस्योदाहरणम् । ३ । १ । १७ । आत्मेन्द्रियार्थसन्निकर्षाद् यन्निष्पद्यते

अप्रसिद्धोऽनपदेशोऽसन्, संदिग्वश्चान-ः

संयोगि समवाय्येकार्थसमवायि

318181

3181821

3 1 9 1 9 3 1

3181881

3 1 8 1 8 4 1 841

भूतमभूतस्य ।

भूतो भूतस्य ।

पदेशः ।

तदन्यत् ।

वैशेषिकसूत्रपाठतुलात्मकं

10

अत्र मुद्रितः स्**त्रपाठः ।** द्रव्यस्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते । ५ । यज्ञदत्त इति सति सन्निकर्षे प्रत्यक्षाभावाद् दृष्टं लिङ्गं न विद्यते । ६ । सामान्यतो दृष्टाचाविरोषः । ७ । तस्मादागमिकम् । ८ । अहमिति शब्दव्यतिरेकान्नागमिकम् । ९ । यदि च दृष्टप्रत्यक्षोऽहं देवदत्तोऽहं यज्ञदत्त इति । १० ।

#### ×

देवदत्तो गच्छति विष्णुमित्रो गच्छतीति चोप्रचाराच्छरीरप्रत्यक्षः । ११ । सन्दिग्धस्तूपचारः । १२ । अहमिति प्रत्यगात्मनि भावात् परत्रा-भावादर्थान्तरप्रत्यक्षः । १३ ।

¥ 13 1 3 1 3 1 3

n an an an 🗙 bha Mhaire

# ×

× सुखदुःखनिष्पत्त्त्यविशेषादेैकात्म्यम् ।१५। नाना व्यवस्थातः । १६ । शास्त्रसामर्थ्याच । १७ । 64

उपरकारकृदभिमतः सुत्रपाठः । तस्य द्रव्यत्व .... १३ |२ | ५ | यज्ञदत्त इति सन्निकर्षे प्रत्यक्षाभावाइष्टं लिङ्गं न विद्यते। 312141 ३।२।७। 5 तस्मादागमिकः । ३ । २ | ८ | अहमिति शब्दस्य व्य ... ३ | २ | ९ | यदि दृष्टमन्वक्षमहं देवदत्तोऽहं यज्ञदत्त इति । 3 2 901 टष्ट आत्मनि लिङ्गे एक एव टढत्वात् 10 प्रत्यक्षवत् प्रत्ययः । 🤍 ३ । २ । ११ । देवदत्तो गच्छति यज्ञदत्तो गच्छतीत्युप-चाराच्छरीरे प्रत्ययः । ३ | २ | १२ | 3121831

15

3 2 1 98 1

देवदत्तो गच्छतीत्युपचारादभिमानात् तावच्छरीरप्रत्यक्षोऽहंकारः । ३ । २ । १५ । सन्दिग्धस्तूपचारः । ३ । २ | १६ । 20

28

8. ?.

अत्र मुद्रितः सूत्रपाठः । सद्कारणवत् तन्नित्यम् । १ । तस्य कार्यं लिङ्गम् । २ । कारणभावाद्धि कार्यभावः । ३ । 5 अनित्यमिति च विशेषप्रतिषेधभावः । ४। अविद्या च | ५ । महत्यनेकद्रव्यवत्त्वाद्रूपाचोपछब्धिः । ६ । अद्रव्यवत्त्वात् परमाणावनुपळब्धिः । ७। 10 रूपसंस्काराभावाद् वायावनुपछडिधः ।८। अनेकद्रव्येण द्रव्येण समवायाद्रुप-विशेषाद्योपलब्धिः । ९। एतेन रसगन्धस्पर्शेषु ज्ञानं व्याख्यातम्।१०। 15 तद्भावाद्व्यभिचारः । ११ । सङ्ख्याः परिमाणानि पृथक्तवं संयोग-विभागौ परत्वापरत्वे कर्म च रूपिद्रव्य-समवायाच्चाक्षुषाणि । १२। अरूपिष्वचाक्षुपत्वात् । १३ । 20 एतेन गुणत्वे भावे च सैर्वेन्द्रियज्ञानं व्याख्यातम् । १४ |

उपस्कारकृदभिमतः सूत्रपाठः । सद्कारणवन्नित्यम् । ४ । १ । १ । 818121 कारणभावात् कार्यमावः । ४ । १ । ३ । अनित्य इति विशेषतः प्रतिषेधभावः । ४। अविद्या । ४ । १ । ५ । 8 8 1 8 1 8 1 × सत्यपि द्रव्यत्वे महत्त्वे रूपसंस्काराभावा-द्वायोरनुपल्लिधः । 818101 अनेकद्रव्यसमवायादु रूपविशेषाच रूपो पछडिधः । 818161 तेन रस..... । ४ । १ । ९ | तस्याभावादव्यभिचारः । ४ | १ | १० |

४ । १ । ११ । अरूपिष्वचाक्षुषाणि । ४ । १ । १२ ।

...सर्वेन्द्रियं ज्ञानं.... | ४ । १ । १३ |

तत् पुनः प्रथिव्यादि क्रार्थंद्रव्यं त्रिविधं शरीरेन्द्रियविषयसंज्ञकम् । ४ । २ । १ । प्रत्यक्षाप्रत्यक्षाणां संयोगस्याप्रत्यक्षत्वात् पद्धात्मकं न विद्यते । ४ । २ । २ । ......च्चन ज्यात्मकम् । ४ । २ । ३ ।

× <sup>25</sup> प्रत्यक्षाप्रत्यक्षाणामप्रत्यक्षत्वात् संयोगस्य पद्धाःस्मकं न विद्यते । १ । गुणान्तराप्रादुर्भावाच्च त्र्यात्मकमपि न ।२।

१ सर्वेन्द्रियं ज्ञानं  $\mathbf{PS.}$  । सार्वेन्द्रियज्ञानं  $\mathbf{P.}$  ।

उपस्कारकृद्भिमतः सूत्रपाठः ।

अणुसंयोगस्त्वप्रतिषिद्धः । ४ । २ । ४ । तत्र शरीरं द्विविधं योनिजमयोनिजं च । ५ । अनियतदिग्देशपूर्वकत्वात् । ४ । २ । ६ । 5 धर्मविश्रेषाच । ४ । २ । ६ । समाख्यामावाच । ४ । २ । ८ । संज्ञाया आदित्वात् । ४ । २ । ८ । सन्त्ययोनिजाः । ४ । २ । १० । 10 वेदलिङ्काच । ४ । २ । ११ ।

अत्र मुद्रितः सूत्रपाठः । आत्मसंयोगस्त्वविप्रतिषिद्धो मिथः पद्धा-नाम् । ३ । X अनेकदेशपूर्वकत्वात् । ४ ।

अनकद्शपूवकत्वात् । ४ । धर्मविशेषात् । ५ । कार्यविशेषात् । ६ । समाख्याभावात् । ७ । संज्ञादिमत्त्वात् । ८ ।

सन्त्ययोनिजा वेदछिङ्गाच । ९ ।

५. १.

418181

तथा इस्तसंयोगाच मुसले कर्म ।५।१।२। 15 अभिघातजे मुसलादौ कर्मणि व्यतिरेका-दकारणं हस्तसंयोगः । ५ । १ । ३ । तथात्मसंयोगो हस्तकर्मणि । ५ । १ । ३ । अभिघातान्मुसलसंयोगाद्धस्ते कर्म ।५।१।५। आत्मकर्म हस्तसंयोगाच । ५ । १ । ६ । २० ५ । १ । ७ । ५ । १ । ८ । ५ । १ । ८ । ५ । १ । ९ । २ ...विस्फोटने । ५ । १ । १२ । उले कर्म ......... । ५ । १ । १४ ।

आत्मसंयोगप्रयत्नाभ्यां इस्ते कर्म । १ । तथा मुसळकर्म हस्तसंयोगाच । २ । अभिघातजे मुसळकर्मणि व्यतिरेकाद-कारणं हस्तसंयोगः । ३ । तथात्मसंयोगो हस्तमुसळकर्मणि । ४ । मुसळाभिघातात्तु मुसळसंयोगाद्धस्ते कर्म ।५ तथात्मकर्म हस्तसंयोगाच । ६ । संयोगाभावे गुरुत्वात् पतनम् । ७ । नोदनविशेषामावान्नोर्ध्वं न तिर्यंग्गमनम्।८। प्रयत्नविशेषान्नोदनविशेषः । ९ । नोदनविशेषान्नोदनविशेषः । ९ । नोदनविशेषान्नोदनविशेषः । १० । हस्तकर्मणा दारककर्म व्याख्यातम् ।११। तथा दग्धस्य विस्फोटनम् । १२ । प्रयत्नाभावे गुरुत्वात् सुप्तस्य पतनम्। १३।

उपस्कारकृदभिमतः सूत्रपाठः । अत्र मुद्रितः सूत्रपाठः । मणिगमनं सूच्यभिसर्पणमदृष्ठकारणम् । मणिगमनं सूच्यभिसर्पणमित्यदृष्ट कारितानि । १५ । 4 1 8 1 841 इषावयुगपत् संयोगविशेषाः कर्मान्यत्वे 5 हेतुः । १६ । 4 1 8 1 8 5 1 नोदनादाद्यमिषोः कर्म कर्मकारिताच .....कर्म तत्कर्म ... | ५ | १ | १७। संस्कारादुत्तरं तथोत्तरमुत्तरं च । १७ । संस्काराभावे गुरुत्वात् पतनम् । १८ । 4181861 **ૡ**. ૨. 10 नोदनादभिघातात् संयुक्तसंयोगाच पृथिव्यां कर्म । १ । नोदनाभि... । ५ । २ । १ । तदृ विशेषेणादृष्टकारितम् । २ । 412121 अपां संयोगाभावे गुरुत्वात् पतनम् । ३। 412121 तद् विशेषेणादृष्टकारितम् । ४ । 15  $\mathbf{X}$  , where  $\mathbf{x}$ द्रवत्वात् स्यन्द्नम् । ५ । 4 1 2 1 8 1 नाड्या वायुसंयोगादारोहणम् । ६ । नाडवो....... । ५ । २ । ५ । नोदनात् पीडनात् संयुक्तसंयोगाच । ७ । नोदनापीडनात्.... । ५ । २ । ६ । वृक्षाभिसपेणमित्यदृष्टकारितम् । ८ । 4 2 9 9 अपां सङ्घातो विल्यनं च तेजसः अपां सङ्घातो विछयनं च तेजःसंयोगात्। 20 संयोगात् । ९। 412161 तत्रावस्फूर्जेथुलिंङ्मम् । १०। तत्र विस्फूर्जथुर्छिङ्गम् । ५ | २ | ९ | वैदिकं च | ११ | 4 1 2 1 901 अपां संयोगाद् विभागाच स्तनयित्तुः।१२। ...स्तनयित्नोः । ५ । २ । ११ । 25 प्रथिवीकर्मणा तेजःकर्म वायुकर्म च व्याख्यातम् । १३ । 4121821 अग्नेरूर्ध्वज्वलनं वायोश्च तिर्यक्षयवनमणु-अग्नेरूर्ध्वडवळनं वायोस्तिर्यक्पवनमणूनां मनसोश्चाद्यं कर्में सहकारितानि । १४। मनसश्चाद्यं कर्मादृष्टकारितम् । ५। २। १३।

अत्र मुद्रितः सूत्रपाठः । उपस्कारकृदभिमतः सूत्रपाठः । हस्तकर्मणा मनसः कर्म व्याख्यातम् ।१५। 4121881 आत्मेन्द्रियमनोऽर्थसन्निकर्षात् सुखदुःखे आत्मेन्द्रियमनोऽर्थसन्निकर्षात् सुखदुः खे । तदनारम्भः । १६ । 4 12 1841 तदनारम्भ आत्मस्थे मनसि शरीरस्य आत्मस्थे मनसि सशरीरस्य सुखदुःखा-5 दुखाभावः स योगः । ५ । २ । १६ । भावः स योगः । १७ । कायकर्मणा आत्मकर्म व्याख्यातम् ।१८। X ,.....चितपीतसंयोगाः अपसर्पणम्पसर्पणमशितपीतसंयोगः कार्यान्तरसंयोगाश्चेत्यदृष्टकारितानि ।१९। तद्भावे संयोगाभावोऽप्रादुर्भावश्च मोक्षः । 10 तदभावे संयोगाभावोऽप्रादुर्भावः स 4121861 मोक्षः । २० | द्रव्यगुणकर्मनिष्पत्तिवैधर्म्याद्भावस्तमः । द्रव्यगुणकर्भवैधम्यांदु भावाभावमात्रं 4 2 2 9 1 तमः । २१ । 4 1 2 1 2 0 1 तेजसो द्रव्यान्तरेणावरणाच । २२ । दिकालावाकाशं च कियावद्भवो वैधर्म्या-..... 15 क्रियावद्वैधर्म्याजिष्क्रियाणि । ५ । २ । २१ । न्निष्कियाणि । २३ । 4 1 2 1 2 2 1 एतेन कर्माणि गुणाश्च व्याख्याताः ।२४। निष्कियाणां समवायः कर्मभ्यः प्रति-कर्मध्यो निषिद्धः । ५ । २ । २३ । षिद्धः । २५ । 312128120 कारणं त्वसमवायिनो गुणाः । २६ । . ٩ 4121241 गुणैदिंग व्याख्याता । २७ । 4 | 2 | 2 4 | कारणेन कालः । २८ ।



बुद्धिपूर्वो वाक्यकृतिर्वेदे । १ । ६ । १ । १ । <sub>25</sub> न चास्मद्बुद्धिभ्यो लिङ्गमृषेः । २ । × तथा ब्राह्मणे संज्ञाकर्मसिद्धिर्लिङ्गम् । २ । ब्राह्मणे संज्ञाकर्म सिद्धिलिङ्गम् ।६ । १ । २।

#### वैशेषिकसूत्रपाठतुलनात्मकं

उपरकारकृदभिमतः सूत्रपाठः । अत्र सुद्रितः सूत्रपाठः । बुद्धिपूर्वो ददातिः । ४। तथा प्रतिम्रहः । ५ । तयोः क्रमो यथाऽनितरेतराङ्गभूतानाम्।६। 5 आत्मगुणेषु आत्मान्तरगुणानामकारण- आत्मान्तरगुणानामात्मान्तरेऽकारणत्वात् त्वात् । ७। अदुष्टभोजनात् समभिव्याहारतोऽभ्युद्यः 101 तदु दुष्टभोजने न विद्यते । ९। 10 दुष्टं हिंसायाम् । १० । समभिव्याहारतो दोषः । ११ । तददुष्ट्रे न विद्युते । १२ । विशिष्टे प्रवृत्तिः । १३ । समे हीने चाप्रवृत्तिः । १४ । 15 एतेन हीनसमविशिष्टधार्मिकेभ्यः परादानं व्याख्यातम् । १५ । तथा विरुद्धानां लागः । १६ । х समे आत्मत्यागः परत्यागो वा । १७।

20 विशिष्टे आत्मत्यागः । १८ ।

31

Х 818181 518101 तस्य समभिव्याहारतो दोषः । ६ । १ । ८ । 8 18 181 पुनर्विशिष्टे प्रवृत्तिः । ६ । १ । १० । समे हीने वा प्रवृत्तिः । ६ । १ । ११ । ...परस्वादानं व्या...।६।१।१२। 8 1 8 1 8 3 1

8 1 8 1 3 1

8 1 8 1 8 1

х

618141

हीने परे त्यागः। 8181881 8 1 8 1 8 4 1 विशिष्टे आत्मत्याग इति । ६ । १ । १६ ।

६. २.

दृष्टानां दृष्टप्रयोजनानां दृष्टाभावे प्रयोगो ऽभ्युदयाय । १ ।

25 अभिषेचनोपवासब्रह्मचर्यगुरुकुछवास-वानप्रस्थ्ययज्ञदानप्रोक्षणदिङ्गनक्षत्रमन्त्र कालनियमाश्चादृष्टाय । २ ।

दृष्ट। दृष्टप्रयोजनानां दृष्टाभावे प्रयोजनम-भ्युद्याय । 812181

.....वानप्रस्थ....६ | २ | २ |

प्रथमं परिशिष्टम् ।

अत्र सुद्रितः सूत्रपाठः । उपस्कारकृद्भिमतः सूत्रपाठः । चात्राश्रम्यमुपधाश्चानुपधाश्च | ३ | चातुराश्रम्यमुपधा अनुपधाश्च ६।२।२। भावदोष उपधा । ४ । ६ । २ । ४ । अदोषोऽनुपधा । ५ । इष्टह्तपरसगन्धस्पर्शं प्रोक्षितमभ्युक्षितं च तच्छुचि । ६ । 8121415 यदिष्टस्तप, 8 1 2 1 8 1 अग्रुचीति ग्रुचिप्रतिषेधः । ७ । 812101 अर्थान्तरं च । ८ । अयतस्य शुचिभोजन।दभ्युदयो न विद्यते अयतस्य शुचिभोजनादभ्युदयो न विद्यते नियमाभावाद् विद्यते वाऽर्थान्तरत्वा-यमामावात् । ९ । 10 विद्यते चानर्थान्तरत्वाद्यमस्य । १० **EIZICI** द्यमस्य । **EISI** असति चाभावात् । ११। 8 2 1 201 सुखाद्रागः । १२ । 6 1 2 1 9 9 1 तन्मयत्वात् । १३ । तन्मयत्वाच । X 15 रुप्तेः । १४ । अदृष्टाच । ६ । २ । १२ । अदृष्टात् । १५ । 6 12 1931 जातिविशेषाच रागविशेषः । १६ । जातिविज्ञेषाच । ......धर्माधर्मप्रवृत्तिः ६ । २ । १४ । इच्छाद्वेषपूर्विका धर्माधर्मयोः प्रवृत्तिः ।१७। तत्संयोगो विभागः । ६ । २ । १५ । ततः संयोगो विभागश्च । १८ । ६ | २ | १६ | 20 आत्मकर्मस मोक्षो व्याख्यातः । १९ । 96 ७. १. 918181 उक्ता गुणाः । १ । X गुणलक्षणं चोक्तम् । २ । X इद्मेवंगुणसिद्मेवंगुणमिति चोक्तम् । ३। 25ष्ट्रश्विच्यादिरूपरसगन्धस्पर्शा द्रव्यानित्य-प्रथिव्यां रूपरसगन्धस्पर्शा द्रव्यानित्य 919121 त्वादनित्याश्च । त्वादनित्याः । ४ ।

उपस्कारकृदभिमतः सूत्रपाठः । अत्र मुद्रितः स्त्रपाठः । अग्निसंयोगाच । ५ । Х गुणान्तरप्रादुभीवात् । ६ । × एतेन नित्येष्वनित्यत्वमुक्तम् । ७ । एतेन नित्येषु नित्यत्वमुक्तम् । ७ । १ । ३ । 5 अप्सु तेजसि वायौ च नित्या द्रव्यनित्य-त्वात् । ८ । 018181 अनित्येष्वनित्या द्वव्यानित्यत्वात् । ९ । 018141 कारणगुणपूर्वाः पृथिव्यां पाकजाश्च ।१०। कारणगुणपूर्वकाः पृथिव्यां पाकजाः । ६ । अप्सु तेजसि वायौ च कारणगुणपूर्वाः 🕂 10 पाकजा न विद्यन्ते | ११ | Х अगुणवतो द्रव्यस्य गुणारम्भात् कर्मगुणा अगुणाः । १२ | Х एतेन पाकजा व्याख्याताः । १३ | × एकद्रव्यवत्त्वात् । १४ । एकद्रव्यत्वात् । ७ | १ । ७ 1 15 अणोर्महतश्चोपलब्ध्यनुपलब्धी नित्ये व्या-ख्याते । १५। 018161 कारणबहुत्वात् कारणमहत्त्वात् प्रचय-कारणबहुत्वाच । ७ । १ । ९ | विशेषाच महत्। १६। तद्विपरीतमणु । १७ । अतो विपरीतमणु। ७। १। १०। 20 अणु महदिति तस्मिन् विशेषभावाद् विशेषाभावाच । १८ । 0181881 एककाळत्वात् । १९ | ७।१।१२। दृष्टान्ताच । २० । 6181831 अणुरवमहत्त्वयोरणुरवमहत्त्वाभावः कर्म <sub>25</sub> गुणैव्याख्यातः । २१ । 0181881 अणुत्वमहत्त्वाभ्यां कर्मगुणा अगुणाः ।२२<sub>।</sub>) कर्मभिः कर्माणि गुणैश्च गुणा व्याख्याताः।१५ एतेन दीर्घत्वह्रस्वत्वे व्याख्याते । २३ । अणुत्वमहत्त्वाभ्यां कर्मगुणाश्च व्याख्याताः।१६ कर्मभिः कर्माणि गुणैर्गुणाः । २४ । एतेन दीर्घत्वहरूवत्वे व्याख्याते । १७।

वैशेषिकसूत्रपाठतुलनात्मकं

अत्र सुद्रितः सूत्रपाठः । उपस्कारकृदभिमतः सृत्रपाठः । तदनित्येऽनित्यम् । २५। अनित्येऽनित्यम् । ७ । १ । १८ । नित्ये नित्यम् । ७ । १ । १९ । Х नित्यं परिमण्डलम् । २६ । 0181201 अविद्या विद्यालिङ्गम् । २७ । अविद्या च विद्यालिङ्गम् । ७ | १ | २१ | 5 विभवाद् महानाकाशः । २८ । विभवान्महानाका झस्तथा चारमा। २२। तथा चात्मा । २९ | तदभावादणु मनः । ३० । 6181231 गुणैर्दिग् व्याख्याता । ३१। 0181281 कारणेन कालः । ३२ । कारणे कालः । ७ । १ । २५ । 10 ७. ર. **रूपर**सगन्धस्पर्शव्यतिरेकादर्थान्तरमेकत्वं रूपर सगन्धस्पर्शव्यतिरेकादर्थान्तर-७१२१११ सेकत्वम् । तथा पृथक्तवम् । १। तथा पृथक्तवम् । ७।२।२। तयोर्नित्यत्वानित्यत्वे तेजसो रूपस्पर्शाभ्यां 15 व्याख्याते । २ । × निष्पत्तिश्च । ३ । × एकत्वप्टथत्तवयोरेकत्वप्रथत्तवाभावोऽणुत्व-एकत्वैकपृथक्तवयोरेकत्वैकपृथक्तवाभावोऽ महत्त्वाभ्यां व्याख्यातः । ४ । णुत्वमहत्त्वाभ्यां व्याख्यातः । ७ । २ । ३ । कर्मभिः कर्माणि गुणैर्गुणाः । ५ । 20× निःसङ्खयत्वात् कर्मगुणानां सर्वेकत्वं न विद्यते । ६ । 012181 भ्रान्तं तत्। ७।२।५। X एकत्वस्याभावाद् भाक्तं न विद्यते । ७ । एकत्वाभावादु भक्तिस्तु न विद्यते । ६ । कार्यकारणेकत्वपृथक्तवाभावादेकत्वपृथ**क्त**वे कार्धकारणयोरेकत्वैकपृथत्तवाभावादे-25न विद्येते । ८ । कत्वैकपृथत्तवं न विद्यते । ७ । २ । ७ । एतद्नित्ययोव्यारुयातम् । ७ । २ । ८ । एतदनित्यनित्ययोव्याख्यातम् । ९ ।

#### वैशेषिकसूत्रपाठतुलनात्मकं

अत्र मुद्रितः सूत्रपाठः । अन्तरकर्मज उभयकर्मजः संयोगजश्च सं-योगः । १० । एतेन विभागो व्याख्यातः । ११ । 5 संयोगविभागयोः संयोगविभागाभावोऽ-णुत्वमहत्त्वाभ्यां व्याख्यातः । १२ । कर्मभिः कर्माणि गुणैर्गुणाः । १३ । भ्यामिति । युतसिद्धभावात् कार्यकारणयोः संयोग-10 विभागौ न विद्येते । १४ । गुणत्वात् । १५ । गुणे च भाष्यते । १६ । निष्क्रियत्वात् । १७ । असति नास्तीति च प्रयोगात् । १८ । 15 शब्दार्थावसम्बद्धौ । १९। संयोगिनो दण्डात् समवायिनो विषाणाच 1201 दृष्टत्वाद्हेतुः प्रत्ययः । २१। तथा प्रत्ययाभावः । २२ । 20 सम्बन्द्धसम्बन्धादिति चेत् सन्देहः ।२३। सामयिकः शब्दादर्थप्रत्ययः । २४ । एकदिकालाभ्यां सत्निकृष्टविप्रकृष्टाभ्यां परमपरम् । २५ । कारणपरत्वात् कारणापरत्वाच । २६ । 25 परत्वापरत्वयोः परत्वापरत्वाभावोऽणुत्व-महत्त्वाभ्यां व्याख्यातः । २७। कर्मभिः कर्माणि गुणैर्गुणाः । २८ ।

९४

उपस्कारकृदभिमतः सूत्रपाठः । 012131 0121801 0121881 कर्मभिः कर्माणि गुणैर्गुणा अणुत्वमहत्त्वा-0121221 0 1 2 1 8 3 1 9 2 981 गुणोऽपि विभाव्यते । ७ । २ । १५ । 9121261 0121201 शब्दार्थावसम्बन्धौ । ७ । २ । १८ । ....नो विशेषाच । ७ । २ । १९ । X Х Х 0121201 एकदिकाभ्यामेककालाभ्यां सन्निकृष्ट-विप्रक्रुष्टाभ्यां परमपरं च । ७ । २ । २१ । 0 1 2 1 2 2 1 ७।२।२३। कर्मभिः कर्माणि 0121281 ७।२।२५।

अत्र मुद्रितः सूत्रपाठः । उपस्कारकृदभिमतः सत्रपाठः । इहेति यतः कार्यंकारणथोः स समवायः।२९। इहेदमिति ...... ७ । २ । २६ । दव्यत्वगणत्वकर्मत्वप्रतिषेधो भावेन व्याख्यातः । ३० । द्रव्यत्वगुणत्वप्रतिषेघो .... । ७ । २ । २७ । तत्त्वं भावेन । ७ । २ । २८ । तत्त्वं च । ३१ ।

950

<sup>9</sup> द्रव्येषु ज्ञानं व्याख्यातम् । १ । 618181 तत्रात्मा मनश्चाप्रत्यक्षे । ८ । १ । २ । मन आत्मा च | २ | ... त्तिविधिरुक्तः । ८ । १ । ३ । 10 ज्ञाननिर्देशे ज्ञाननिष्पत्तिरुक्ता । ३ । गणकर्मस सन्निकृष्टेषु ज्ञाननिष्पत्तेर्द्रव्यं गुणकर्मसु असन्निकृष्टेषु ज्ञाननिष्पत्तेईव्यं कारणं कारणकारणं च । ४ । कारणम् । 618181 सामान्यविशेषेषु सामान्यविशेषाभावात् 618141 तत एव ज्ञानम् । ५ । सामान्यविशेषापेक्षं द्रव्यगुणकर्मसु । ६ । 6 8 8 1 5 618101 द्रव्ये द्रव्यगुणकर्मापेक्षम् । ७ । गुणकर्मसु गुणकर्मामावादृ गुणकर्मापेक्ष न विद्यते । ८ । 618161 समवायिनः श्वेत्यात् श्वेत्यबुद्धेश्व श्वेते समवायिनः श्वेत्याच्छ्वेत्यबुद्धेः श्वेते बुद्धिस्ते बुद्धिस्ते एते कार्यकारणभूते । ८। १ । ९। 20 कार्यकारणभूते । ९ । द्रव्येष्वनितरेतरकारणाः। ८। १। १० । कारणायौगपद्यात् कारणकमाच घट-पटादिबुद्धीनां क्रमो न हेतुफल्ल्मावात् | द्रव्येष्वनितरेतरकारणात्का(णाः का <sup>१</sup>)-रणायौगपद्यात् । १० । 6181881 Х तथा द्रव्यगुणकर्मसु कारणाविद्येषात् ।११।

१. अष्टमनवमदशमाध्यायेषु O. P. PS. मध्ये आह्विकविभागो नास्त्येव । सर्वदर्शनसंप्रहे माधवाचार्यस्याप्ययमेवाभिप्रायः प्रतीयते । उपस्कारकृतस्तु तत्र आह्विकद्वयमभिमतमिति ध्येयम् ।

5

उपस्कारकृदभिमतः सूत्रपाठः । अत्र मुद्रितः सूत्रपाठः । अयमेष त्वया कृतं भोजयैनमिति बुद्ध-अयमेष कृतं त्वया भोजयैनमिति बद्ध-6 6 1 2 1 2 1 पेक्षम् । १२ । पेक्षम् । हष्ठेषु भावादहब्टेब्वभावात् । १३ । 6 1 2 1 2 1 5 अर्थ इति द्रव्यगुणकर्मस् । १४ । 612131 द्रव्येषु पञ्चात्मकं प्रत्युक्तम् । १५। द्रव्येषु पञ्चात्मकत्वं प्रतिषिद्धम् । ८। २। ४। भूयस्त्वाद्गन्धवत्त्वाच पृथिवी गन्धज्ञाने। १६। ...ज्ञाने प्रकृतिः | ८ | २ | ५ | तथापस्तेजो वायुश्च रस्ररूपस्पर्शज्ञानेषु तथापस्तेजो वायुश्च रसरूपस्पर्शाविशे-रसरूपस्पर्शविशेषात् । १७ । 612181 षात् । 10 ९. क्रियागुणव्यपदेशाभावादसत् । १ । कियागुणव्यपदेशाभावात् प्रागसत् । १ । सदसत् । २ | 9 1 9 1 2 1 असतः सत् कियागुणव्यपदेशाभावादर्थाः न्तरम् । ३ | असतः क्रिया... 918131 15 सचासत्। १। 9 9 8 8 1 यचान्यत् सतस्तद्प्यसत् । ५ । यचान्यद्सदतस्तद्सत् । ९ । १ | ५ | असदिति भूतप्रत्यक्षाभावाद् भूतस्मृतेर्वि-असदितिभूतप्रत्यक्षाभावादु भूतस्मृते-रोधिप्रत्यक्षत्वाच ज्ञानम् । ६ । विंरोधिप्रत्यक्षवत् । 818181 तथा[ऽ]भावे भावप्रत्यक्षत्वाच्च । ७ । 918101 20 एतेनाघटोऽगौरधर्मश्च व्याख्यातः । ८ । 918161 अभूतं नास्तीत्यनर्थान्तरम् । ९ । 918181 नास्ति घटो गेह इति सतो घटस्य गेह-संयोगप्रतिषेधः । १० । ...संसर्गप्रतिषेधः । ९ । १ | १० । नास्त्यन्यश्चन्द्रमा इति सामान्याचन्द्रमसः 25 प्रतिषेधः । ११ । X सद्सतोर्वैधर्म्यात् कार्ये सदसत्ता न । १२। X आत्मन्यात्ममनसोः संयोगविशेषादात्म-प्रत्यक्षम् । १३ । 8 8 8 8 8 1

उपस्कारकृदभिमतः स्त्रपाठः ।

तथा द्रव्यान्तरेषु प्रत्यक्षम् । ९ । १ । १२ । Х असमाहितान्तःकरणा उपसंहृतसमाधय-स्तेषां च। 91818315 9181881 9 9 9 9 9 4 1 अस्येर्दं कार्यं कारणं संयोगि विरोधि सम-वायि चेति लैङ्गिकम्। ९।२ ! १। अस्येदं कार्यकारणसम्बन्धश्चावयवाद् 10 भवति । **SIRIR** 9 1 2 1 3 1 हेतुरपदेशो लिंगं प्रमाणं करणमित्यनर्था-न्तरम् । 912181 अस्येदमिति बुद्व्यपेक्षितत्वात् ।९। २ | ५ ) 15 912181 तथा स्वप्नः । 812101 स्वप्नान्तिकम् । 812101 9 | 2 | 9 | 20 इन्द्रियदोषात् संस्कारदोषाचाविद्या ९।२।१० तदृष्टज्ञानम् 19121881 9121821 9121821 20. आत्मसमवायः सुखदुःखयोः पञ्चभ्योऽर्था-

अत्र मुद्रितः सूत्रपाठः ।

तथा द्रव्यान्तरेषु । १४ । आत्मेन्द्रियमनोऽर्थेसन्निकर्षाच । १५।

#### х

तत्समवायात् कर्मगुणेषु । १६ । आत्मसमवायादात्मगुणेषु । १७। अस्येदं कार्यं कारणं सम्बन्धि एकार्थ-समवायि विरोधि चेति लैङ्गिक्षम् । १८।

#### X

एतेन शाब्दं व्याख्यातम् । ९ । १९ । हेतुरपदेशो लिङ्गं निमित्तं प्रमाणं कारण-मित्यनथान्तरम् । ९ । २० । अस्येदमिति बुद्ध्यपेक्षत्वात् । २१ । आत्ममनसोः संयोगविशेषात् संस्काराच स्मृतिः । २२ ।

तथा स्वप्नः स्वप्नान्तिकं च । २३ ।

धर्माच । २४ ।

तहुष्टं ज्ञानम् । २६ ।

अदुष्टं विद्या। २७।

93

इन्द्रियदोषात् संस्काराच्च विद्या । २५ ।

आर्षं सिद्धद्रीनं च धर्मेभ्यः । २८ ।

न्तरत्वे हेतुस्तदाश्रयिभ्यश्च गुणेभ्यः । १ ।

25

X

×

सुखदुःखयोरर्थान्तरभावः । २ । 80 8 8 8 1 संशयनिर्णययोरथान्तरभावश्च ज्ञानान्त-संज्ञयनिर्णयान्तराभावश्च ज्ञानान्तरत्वे 5 रत्वे हेतुः । २ । हेतुः । 2012121 तयोर्निष्पत्तिः प्रत्यक्षलैङ्गिकाभ्यां ज्ञानाभ्यां व्याख्याता । ४। तयोर्निष्पत्तिः प्रत्यक्षलेङ्गिकाभ्याम् । ३ । भूतमिति प्रत्यक्षं व्याख्यातम् । ५ ।  $\mathbf{X}^{n,d}$ भविष्यतीति कार्यान्तरे दृष्टत्वात् । ६ । × 10 तथा भवतीति सापेक्षेभ्योऽनपेक्षेभ्यश्च ।७। х अभूदित्यभूतात् । ८। अभूदियपि । १० । १ । ४। सति च कार्यासमवायात्। ९। सति च कार्यादर्शनात् । १० । १ । ५ । एकार्थसमवायिषु कारणान्तरेषु दर्शनादे. एकार्थसमवायिकारणान्तरेषु दृष्टत्वात् ।६। एकदेश इत्येकस्मिन् शिरः पृष्ठमुद्रं मर्माणि तद्विशेषस्तद्विशेषेभ्यः । १०।१।७। कदेश इत्येकस्मिन् । १० । 15 शिरः प्रष्ठमुदरं पाणिरिति तुद्विशेषेभ्यः 1881 कारणमिति द्रव्ये कार्यसमवायात् । १२ । 20 2 2 1 संयोगादा । १३ । 2012121 कारणसमवायात् कर्मणि । १४ । कारणे समवायात् कर्माणि । १० । २। ३। 20 तथा रूपे कारणकारणसमवायाझ । १५। तथा रूपे कारणैकार्थसमवायाच्च ।१०।२।४। कारणसमवायात संयोगे। १६। कारणसमवायात् संयोगः पटस्य।१०।२।५। तथा कारणाकारणसमवायाच । १७। कारणकारणसमवायाच । १० । २ । ६ । संयुक्तसमवायादग्नेवैंशेषिकम् । १८ । 8012101 लैंक्निकं प्रमाणं व्याख्यातम् । १९। X दृष्टानां दृष्टप्रयोजनानां दृष्टाभावे प्रयो- $\mathbf{25}$ <u>ह</u> 2 गोऽभ्युदयाय । २० । 8012161 तद्वचनादाम्नायप्रामाण्यमिति । २१ । तद्वचनादाम्नायस्य प्रामाण्यमिति । ९ ।

उपस्कारकृदभिमतः तूत्रपाठः

अत्र मुद्रितः स्त्रपाठः ।

इष्टानिष्टकारणविशेषाद् विरोधाच मिथः

e transformation de la seconda d

[Benares Sanstrit Series N. 9 मध्ये 1919 A. D. वर्षे उपस्कारकृदभिमतो वैशेषिकदर्शनसूत्रपाठः किरणावलीसहितं प्रशस्तपादभाष्यं चेति प्रन्थद्वयं मुद्रितम् । तत्र च वैशेषिकदर्शन-सूत्रपाठस्याधोनिर्दिष्टात् पुस्तकद्वयात् कानिचित् पाठान्तराण्यपि टिप्पण्यां सङ्ग्रहीतानि । एतद्विषये तस्य सम्पादकैः श्रीमद्भिविन्ध्येश्वरीप्रसाद्दिवेदिमहाशयैस्तस्य प्रास्ताविके विज्ञापने इत्थमावेदितम् 5 "प्रथमं केवलः स्त्रपाठे । मुद्रितः । तच्छोधनार्थं चत्वार्यादर्शपुस्तकानि सम्पादितानि । तत्र प्रथमं केवलः स्त्रपाठे । मुद्रितः । तच्छोधनार्थं चत्वार्यादर्शपुस्तकानि सम्पादितानि । तत्र प्रथमं केवलः स्त्रपाठे । मुद्रितः । तच्छोधनार्थं चत्वार्यादर्शपुस्तकानि सम्पादितानि । तत्र प्रथमं केवलः स्त्रपाठे । मुद्रितम् , तत्स्त्रपाठस्य...उपस्कारकृतः दाङ्करमिश्रस्य तथैव कणादस्त्रविद्यतिकृताः श्रीजयनारायणतर्कपञ्चाननस्य सम्मतत्वात् तत्पाठो मया मूले स्थापितः । द्वितीयं भाष्यानुगतं वङ्गाक्षरलिखितं तृतीयं मूलमात्रम् । अनयोः पाठमेदाष्टिपण्यामधः स्थापिताः । चतुर्थं च श्रीगङ्गाधरकविरत्नकविराजकृतभारदाजदत्तिभाष्यसद्वितं वङ्गाक्षरमुद्वितम्, इदं पुस्तकं यत्र कुत्रचित् पाठमेदे 10 विकृत्पनिरासार्थं दर्शनमर्हतीति । "—विज्ञापनम् १० ७-८ ।

एवं च तत्र मुले उपस्कारऋदभिमत एव सूत्रपाठो मुद्रितः । तरसम्पादने उपयुक्तेषु प्रायः समान एव सूत्रपाठस्तथापि द्वितीये तृतीये च पुस्तके कवित् कचित् सूत्रे सन्ति ताद्देशानि पाठान्तराणि यानि अत्र मुद्रितेन चन्द्रानन्दाभिमतेन पाठेन सर्वथा कथत्रिद्वा समानानि । अतस्तादृशानि पाठा-न्तराण्यत्र तस्माद् प्रन्थादुद्धृत्योपदर्द्यन्ते— ]

न द्रव्याणां व्यतिरेकात् । १ । १ । २१-२२ । — २\* पु० ।, रूपरसस्पर्धवत्य आपो द्रवाः स्निग्धाश्च । २ । १ । २ । – २ पु० । स्पर्धश्च । २ । १ । २ पु० ।, वायोर्वां युसंमूर्छनं नानात्वे लिङ्गम् । २ । १ । १४ ! — २ पु० । ' शब्दलिङ्गाविशे षाद् विशेषलिङ्गभावाच । २ । १ । ३० । ' इति सूत्रं २ पु० मध्ये नास्ति ।, पुष्पवस्त्रयोः सति सन्निकर्षे गन्धापादुर्भावो वस्त्रे गन्धाभावलिङ्गम् । २ । २ । १ । — 20 २ पु० !, तेजसि डष्णता । २ । २ । ४ । — २ पु० ।, नापि कर्माचाक्षुषत्वात् प्रत्ययस्य । २ । २ । २४ । — २ पु० ।, संयोगाद् विभागाच्छब्दाच शब्दनिष्पत्तिः । २ । २ । २१ । २४ । — २ पु० ।, संयोगाद् विभागाच्छब्दाच शब्दनिष्पत्तिः । २ । २ । ३१ । — २ पु० ।, प्रयत्नायौगपद्याज्ज्ञानायौगपद्याचैकं मनः । ३ । २ । ३ । — २ पु० ।, यदृष्टं प्रत्यक्षमहं देवदत्तोऽहं यज्ञदत्त इति । ३ । २ । १० । — २ पु० ।, गुणत्वे भावत्वे च सर्वेन्द्रियज्ञं व्याख्यातम् । ४ । १ । १३ । — २ पु० ।, 25 प्रयत्नाभावे प्रसुप्तस्य चल्जनम् । ५ । १ । १३ । — २ पु० ।, मणिगमनं सूच्यभिसर्पण

१ Bibliotheca Indica No. 24, Caicutta 1860-61 । २ अस्माभिरप्यस्मिन् परिशिष्टेऽयमेव उपस्कारकृदभिमतः पाठ उपन्यस्तः । Kasi Sanskrit Series No 3 [Benares, 1923 A. D.] इत्यत्राप्ययमुपस्कारकृदभिमतः पाठो मुद्रित इति ध्येयम् ।

# २ पु०=द्वितीयपुस्तकान्तर्गतः पाठः । ३ पु०=तृतीयपुस्तकान्तर्गतः पाठः ।

30

15

मित्यदृष्टकारणम् । ५ । १ । १५ । —२ पु० ।, नोदनादभिघातात् संयुक्तसंयोगाच्च प्रथिव्यां कर्म । ५ । २ । १ । — २ पु० ।, नाड्य(ड्या ?) वायुसंयोगादारोहणम् । ५ । २ । ५ । —२ पु० ।, अपां संघातो विल्लयनं च तेजसः संयोगात् । ५ । २ । ८ । —२ पु० ।, तत्रावस्फु(स्फू)र्जशुर्लिङ्गम् । ५ । २ । ९ । —३ पु० ।, ...सुख-८ । —२ पु० ।, तत्रावस्फु(स्फू)र्जशुर्लिङ्गम् । ५ । २ । ९ । —३ पु० ।, ...सुख-पु० ।, आत्मान्तरगुणानामात्मान्तरेष्वकारणत्वात् । ६ । १ । ५ । —२ पु० ।, ...विद्यते चार्थान्तरगुणानामात्मान्तरेष्वकारणत्वात् । ६ । १ । ५ । —२ पु० ।, ...विद्यते चार्थान्तरत्वाद्यमस्य । ६ । २ । ८ । —२ पु० ।, ...धर्माधर्मयोः प्रवृत्तिः । ६ । २ । १४ । —२ पु० ।, कर्मभिः कर्माणि गुणैर्गुणा व्याख्याताः । ७ । १ । १५ । —२ पु० ।, अविद्या विद्यालिङ्गम् । ७ । १ । २१ । —२ पु० ।, शब्दार्थाव-१ सम्बद्धो(द्धौ ?) । ७ । २ । १८ । —२ पु० ।, एकदिक्वालाभ्यां सन्निक्तृष्टवित्रक्ठष्टाभ्यां परमपरं च । ७ । २ । २१ । न्दर् पु०, ३ पु० ।, तथा द्रव्यान्तरेषु ।९।१।१२। २ पु० ।, अरमहुद्धिभ्यो लिङ्गम्घेः । तद्वचनादाम्नायप्रामाण्यमिति । १० । २ । ९ ।

१ दरयतां चन्द्रानन्दाभिमतः सूत्रपाठः ६ । १ । २ ।

الأبيان والوالية الموادية المحاف

# दितीयं परिशिष्टम् । अत्र मुद्रितस्य O. P. P.S. अनुसारिसूत्रपाठस्य सम्भावितेन मि.वृत्तिकृदभिमतसूत्रपाठेन सह तुलना ।

[इदमत्रावधेयम्—मि.शब्देन बिहारप्रदेशे द्रमंगानगरस्थेन मिथिलाविद्यापीठेन २०१३ विक्रमाब्दे õ प्रकाशिता वैशेषिकस्त्रवृत्तिरत्राभिष्रेता । तस्याः को रचयिता इति तु न ज्ञायते तथापि सा वृत्तिरुप-स्कारात् प्राचीना चन्द्रानन्दरचितवृत्तेश्वार्वाचीनेति निश्चितमेव प्रतीयते । मलपलिपिनिबद्धां तालपत्र-लिखितां प्रन्थपातबहुलामेकामेव मातृकामवलम्ब्य मिथिलावियापीठप्राप्यापकैः श्रीमद्भिरनन्तलाल-**देवर्श्मभिः सा** वृत्तिः सम्पादिता । मातृकायां प्रन्थपातबाहुल्यात् सम्पादकेन महता परिश्रमेग प्रन्थ-संशोधनं खण्डितपाठपूरणादिकं च विहितम् । किञ्च, मातृकायां स्त्रपाठ: पृथग् नैवास्ति, वृत्तिरेव 10 विद्यते, तत्र च बहुतरः सूत्रपाठो मातृकायां वृत्त्या मिश्रित एव वर्तते, अतः सम्पादकेन प्रतीकाद्य-वलम्ब्य सूत्रपाठोऽपि महता परिश्रमेण वृत्तेः पृथकृत्वा मुद्रितः, सम्पादकेन यः स्त्रपाठः सम्भावितः प्रायः स एव बहुषु स्थलेष्वत्रास्माभिरुपदर्शितः, किन्तु सन्ति कानिचित् स्थलांनि यत्र सूत्रपाठनिर्णयेऽस्माकं <sup>3</sup>विमतिः। यतो मि.वृत्तौ यद्यपि बहुतरः स्**त्रपाठो मिश्रितो वर्तते तथापि कतिचित् स्**त्राणि मातकायां परिगलितानि, कतिपयानि मि.वृत्तावव्याख्यातानि, केषाह्वित् स्त्राणं मि. वृत्तौ केवला व्याख्यैव विद्यते 15 कानिचिच सत्राणि व्याख्यासौकर्यार्थं कचित् कचिदितस्ततः शब्दकमादिपरिवर्तनं विधाय काश्चिच शब्द न पूरयित्वा मि. वृत्तावपन्यस्तानि । तस्मात् सम्पूर्णः सूत्रपाठो मि. वृत्त्यनुसारेण यथावन्निर्णेतं न शक्यते । अतस्ताइरोष स्थलेषु मि. पुस्तकेऽमुद्रितोऽपि सूत्रपाठो यथास्माभि: सम्भावितस्तथैवात्र मि.वत्ति-कृदभिमततया सम्भाविते सूत्रपाठेऽस्माभिरुपन्यस्तः सूत्राङ्गाश्च परिवर्तिता इति ध्येयम् । ]

१ चैशेषिकसूत्रस्योपरि केनचिद् विदुषा विरचिता व्याख्या मिथिलावि ापीठेन प्रकाशितारित । 20 तत्र च सूत्रपाठे यत्र यत्र साम्यं वैषम्यं न्यूनाधिकत्वं वा दृश्यते तदेतस्मिन् परिशिष्टे प्रदर्श्यते । इदं तु ध्येयम्—यत्र यत्र × एतादृशं चिह्नं विहितं तत्र तत्र तत्तत् सूत्रं नास्तीति ज्ञेयम् । यत्र न कश्चिद् विशेषो दर्शितस्तत्र तत् सूत्रं मि. वृत्तावत्र मुद्रितेन सूत्रपाठेन तुल्यमेव विद्यत इत्यवगन्तव्यम् । २ अत्र मुद्रिते O. P. PS. अनुसारिस्त्रपाठेऽपि O. P. PS. मध्ये परस्परं भिन्नाः केचन पाठमेदाः सन्ति । ते च वृत्तिसहिते तत्र तत्र सूत्रेऽधस्तात् टिप्पण्यामस्मामिर्दर्शितास्तत्रैवावन्नोकनीयाः । 25 मि. वृत्तिकृदभिमतस्त्रपाठात् O. P. PS. अनुसारी वैशेषिकस्त्रपाठोऽतिमार्चान इत्यविग द्य्यवर्णनं मि.वृत्ति-सम्पादकैः श्रीमद्भिर्त्रस्तल्लालटदेवशर्ममिरपि मि. वृत्तेः प्रस्तावनायामित्थं विहितम्—

2. 2. मि. वत्त्यनुसारेण सम्भावितः सूत्रपाठः । अत्र मुद्रितः सूत्रपाठः । अथातो धर्म व्याख्यास्यामः । १। 818181 यतोऽभ्युदयनिःश्रेयससिद्धिः स घर्मः। २ । 818121 तद्वचनादाम्नायस्य प्रामाण्यम् । १। १। ३। 5 तद्वचनादाम्नायप्रामाण्यम् । ३ । पृथिव्यापस्तेजो वायुराकाशं कालो दिगा-रमा मन इति दुव्याणि । ४ । 8 8 8 1 8 1 रूपरसगन्धस्पर्शाः सद्याः परिमाणानि पृथक्त्वं संयोगविभागौ परत्वापरत्वे बुद्धयः 10 सुखदुःखे इच्छाद्वेषौ प्रयत्नश्च गुणाः । ५ । ....प्रयत्नाश्च गुणाः । १ । १ । ५ । . उत्क्षेपणमवक्षेपणमाकुऋनं प्रसारणं गमन-मिति कर्माणि । ६ । 8 18 18 1 सदनित्यं द्रव्यवत् कार्थं कारणं सामान्य-विशेषवदिति द्रव्यगुणकर्मणामविशेषः ।७। 818101

The commentary gives the Sūtra-text also. But the manuscript 15 does not distinguish the sūtras from the commentary. The commentary in its turn, generally does not give any introduction to, or a word for word explanation of, the sūtras. Hence it was sometimes found very difficult to assertain the sūtrapātha followed. The lacunae were also 20 formidable hurdles. It is at times felt that some sūtras have been covered by them in the manuscript. Moreover, some sutras have only been referred to while many others are found untouched. The Sūtrapatha in the present edition should not be regarded as the the exact version followed by our commentator. Thus we have not changed 25 'abhāvas tamah ' into ' bhā'bhāvas tamah.' in V. ii. 19 though the commentary suggests it. The frequent use of brackets both in the Sūtāras as well as in the commentary will show that we had to take liberty in many cases wherever the manuscript was found defective. Sometimes we thought ourselves fortunate as the word of words lost in the Sūtra-30 text were suggested by the commentary. In others, we had to follow S'ankara Mis'ra for want of a better authority. But no Sūtra has been accepted here the existence of which was not somehow suggested either

by the commentary or by direct mention in the manuscript.

-Introduction of the चैरोषिकदर्शन. p. 9.

द्वितीयं परिशिष्टम् ।

अत्र मुद्रितः स्त्रपाठः । मि. वृत्त्यनुसारेण सम्भावितः सूत्रपाठः । द्रव्याणि द्रव्यान्तरमारभन्ते । ८ । 818161 गुणाश्च गुणान्तरम् । ९ । 818181 कर्म कर्मसाध्यं न विद्यते । १० । 8181801 कार्याविरोधि द्रव्यं कारणाविरोधि च। ११। 8121881 5 डमयथा गुणः । १२ । 8 | 8 | 8 7 1 कार्यविरोधि कर्म। १३। Х कारणाभावात् कार्याभावः । १ । १ । १३ । × न तु कार्याभावात् कार्णाभावः। १।१।१४। X क्रियावद् गुणवत् समवायिकारणमिति 10 द्रव्यलक्षणम् । १४ । 8 1 8 1 841 द्रव्याश्रय्यगुणवान् संयोगविभागेष्वकार-णमनपेक्ष इति गुणलक्षणम् । १५ । 8 1 8 1 8 4 1 एकद्रव्यमगुणं संयोगविभागेष्वनपेक्षं कारणमिति कर्मलक्षणम् । १६। 8 1 8 1 8 0 1 15 द्रव्यगुणकर्मणां द्रव्यं कारणं सामान्यम्।१७। 181861 तथा गुणः । १८ । 8 1.881 संयोगविभागानां कर्म । १९। 8 | 8 | 20 | न द्रव्याणां कर्म व्यतिरेकात् । १।१।२१। न द्रव्याणां व्यतिरेकात् । २० । १।१।२२। गुणवैधम्यांत्र कर्मणाम् । २१ । 20 8 | 8 | 23 | द्रव्याणां द्रव्यं कार्यं सामान्यम् । २२ । तथा गुणाः । १ । १ । २४ । х संख्याः पृथत्तवसंयोग-द्विस्वप्रभृतयश्च संख्याः पृथत्तवं संयोग-द्वित्वप्रभृतयः विभागाश्च । 8181241 विभागाश्च । २३। असमवायात् कार्थं कर्म न विद्यते । 25 असमवायात् सामान्यं कर्मे कार्यं न विद्यते । २४। 2 | 2 | 2 6 | 8 1 8 1 2 0 1 संयोगानां द्रव्यम् । २५ । 8 1 8 1 2 1 1 रूपाणां रूपम् । २६ । 8 1 8 1 28 1 गुरुत्वप्रयत्नसंयोगानामुत्क्षेपणम् । २७ ।

१ प्रायः प्रखध्यायं प्रखाहिकं च O. P. मध्येऽन्तिमे सूत्रे समाप्तियोतक ' **इति** 'शब्दो टइयते, किन्तु  $\mathbf{PS}$ . मि. उ. मध्येऽदर्शनादस्मिन् परिशिष्टेऽस्माभिस्तत्र तत्र ' इति 'शब्दो नोपात्त इति ध्येयम् ।

812181 द्रव्यत्वं गुणत्वं कर्मत्वं च सामान्यानि विशेषाश्च । ५ । ....कर्मत्वं सामान्यानि ....।१।२।५। अन्यत्रान्त्येभ्यो विशेषेभ्यः । ६ । 212121 15 सदिति यतो द्रव्यगुणकर्मस् । ७। .....द्रव्यगुणकर्मसु सा सत्ता।१। २। ७। द्रव्यगुणकर्मभ्योऽर्थान्तरं सत्ता । ८ । 8 1 2 1 6 1 एकद्रव्यवत्वान्न द्रव्यम् । ९ । एकद्रव्यवृत्तित्वान्न द्रव्यम् । १ । २ । ९ । गुणकर्मसु च भावात्र कर्म न गुणः ।१०। .... न गुणश्च । । १ । २ । १० । सामान्यविशेषाभावाच । ११ । × 20 एकद्रव्यवत्त्वेन द्रव्यत्वमुक्तम् । १२ । 8121881 सामान्यविशेषाभावेन च । १३ । 8121821 गुणे भावाद् गुणत्वमुक्तम् । १४ | 8 1 2 1 8 3 1 सामान्यविशेषाभावेन च । १५ । 8121881 कर्मणि भावात् कर्मत्वमुक्तम् । १६ । 8121841 25 सामान्यविशेषाभावेन च । १७ । 8121861 सहिङ्गाविशेषाद् विशेषलिङ्गामावाचैको भावः । १८ । १।२।१७।

कारणाभावात् कार्यामावः । १ । न तु कार्याभावात् कारणाभावः । २ । सामान्यं विशेष इति बुद्धपेक्षम् । ३ । 10 भावः सामान्यमेव । ४।

१. २.

8181301

8 1 8 1 3 8 1

812181

812121

8 | 2 | 3 |

अत्र मुद्रित: सूत्रपाठ: । मि. वृत्त्यनुसारेण सम्भावितः सूत्रपाठः । संयोगविभागाः कर्मणाम् । २८ । कारणसामान्ये द्रव्यकर्मणां कर्माकारण-मक्तमं । २९।

वैशेषिकस्त्रपाठतुल्रनात्मकं

द्वितीयं परिशिष्टम्

804

२. १. अत्र मुद्रितः सूत्रपाठः । मि. वृत्त्यनुसारेण सम्भावितः सूत्रपाठः । क्रपरसगन्धस्पर्शवती पृथिवी । १ ा 21818-1 रूपरसस्पर्शवत्य आपो द्रवाः स्निग्धाश्च ।श ....आपो द्रवाः स्निग्धाः । २ । १ । २ । तेजो रूपस्पर्शवत । ३ ! 218131 वायुः स्पर्शवान् । ४ । 2181815 त आकारो न विद्यन्ते । ५ । 212141 सर्पि जैतुमधूच्छिष्ठानां पार्थिवानानझि-सर्पिर्जनुमधूच्छिष्ठानामग्निसंयोगाद् द्रव-संयोगांदु द्रवताऽद्भिः सामान्यम् । ६ । त्वमद्भिः सामान्यम् । २ । १ । ६ । त्रपुसीसलोहरजतसुवर्णादीनां च तैजसाना-त्रपुसीसळोहरजतसुवर्णानां तैजसानामग्नि संयोगादु द्रवताऽद्भिः सामान्यम् । ७। मग्निसंयोगादु द्रवत्वमङ्भिः सामान्यम् ।७। 10 विषाणी ककुद्मान् प्रान्तेवारुधिः सास्ना-वानिति गोत्वे दृष्टं छिङ्गम् । ८ । 218161 वायोः स्पर्शश्च । २ | १ | ९ | स्पर्शश्च । ९ । न चान्येषां स्पर्श्त...। २ । १ । १० । न च दृष्टानां स्पर्श इसदृष्टलिङ्गो वायुः ।१०। 12181881 15 अद्रव्यवत्त्वादु द्रव्यम् । ११ । कियावत्त्वादु गुणवत्त्वाच । १२ । X अद्रव्यवत्त्वेन नित्यत्वमुक्तम् । १३ । 2181821 .....नानात्वलिङ्गम् । २ । १ । १३ । वायोर्वोयुसम्मूच्छेनं नानात्वे लिङ्गम् ।१४। वायुरिति सति सन्निकर्षे प्रत्यक्षामावाद् 218188120 दृष्टं लिङ्गं न विद्यते । १५ । सामान्यतो दृष्टाचाविशेषः । १६ । 2 8 1 8 4 1 तस्मादागमिकम् । १७। संज्ञाकर्म त्वस्मद्विशिष्टानां लिङ्गम् । १८ । 2121201 प्रत्यक्षपूर्वकत्वात् संज्ञाकर्मणः । १९ । प्रसक्षप्रयुत्तत्वात्..... । २ । १ । १८ । २ | १ | १९ | 25 निष्क्रमणं प्रवेशनमित्याकाशस्य लिङ्गम्।२०। तदछिङ्गमेकद्रव्यत्वात्....। २३११ न २०। तद्छिङ्गमेकद्रव्यवत्त्वात् कर्मणः । २१ ।

98

হাত *প্ৰিক্ষিয় হয়। হয়। ইয়া হ* 

#### वैशेषिकसूत्रपाठतुलनात्मकं

मि. वृत्त्यनुसारेण सम्भावितः सूत्रपाठः । अत्र मुद्रितः सूत्रपाठः । कारणान्तरानुक्ऌप्तिवेधर्म्याच । २२ । 2181281 संयोगादभावः कर्मणः । २३ । 2181221 कारणगुणपूर्वकः कार्यगुणो दृष्टः।२।१।२३। कार्यान्तराप्रादुर्भावात् । २ । १ । २४ । 5 कारणगुणपूर्वः कार्यगुणो दृष्टः, कार्यान्त-रापादुभीवाच शब्दः स्पर्शवतामगुणः।२४। शब्दः स्पर्शवतामगुणः । २ | १ | २५। परत्र समवायात् प्रत्यक्षत्वाच नात्मगुणो परत्र समवायात् । २ । १ । २६ । न मनोगुणः । २५। प्रत्यक्षत्वाच। २ | १ | २७ | न[दिक्]कालात्मगुणो न मनसो गुणः ।२८। लिङ्गमाकाशस्य । २६ । शब्दो लिङ्गमाकाशस्य । २ । १ । २९। 10 द्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते । २०। 2 | 2 | 30 | तत्त्रं भावेन । २८ । 2 2 38 38 1 ર. ર. पुष्पवस्त्रयोः सति सन्निकर्षे गन्धान्तरा-15 प्रादुर्भावो वस्त्रे गन्वाभावलिङ्गम् । १। ·· ૨ | ૨ | १ | एतेनाप्सूष्णता व्याख्याता । २ । 2 1 २ 1 २ 1 २ 1 व्यवस्थितः पृथिव्यां गन्धः । ३ । व्यवस्थितः पृथिव्यां गन्धः । २ | २ | ३ | तेजस्युष्णता | ४ | तेजःसूष्णता । २ । २ । ४ । अप्सु शीतता । ५। 212141 20 अपरस्मिन् परं युगपदयुगपचिरं क्षिप्रमिति अपरस्मिन्नपरं युगपचिरं क्षित्रमिति काल-काङडिङ्गानि । ६ । लिङ्गानि । 212181 द्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते । ७ । X तत्त्वं भावेन १८। X कार्यविशेषेण नानात्वम् । ९ । 212101 नित्येष्वभावादनित्येषु भावात् । १० । 212161 25 कारणे कालाख्या । ११ । 212191 इत इदमिति यतस्तद्दिशो लि**ङ्गम् । १२ ।** …यतस्तदिशां....। 2121801 द्रव्यत्वनिसरवे वायुना व्याख्याते । १३ । • X

अत्र सुद्रितः सूत्रपाठः । मि. वृत्त्यनुसारेण सम्भावितः सूत्रपाठः । तत्त्वं भावेन । १४ । तत्त्वं भावात् । २ । २ । ११ । कार्यविशेषेण नानात्वम् । १५। २ | २ | १२ | आदित्यसंयोगादु भूतपूर्वादु भविष्यतो भूताच प्राची। १६। 2 2 2 93 5 तथा दक्षिणा प्रतीची उदीची च । १७। 2121881 आदित्यसंयोगाद् भूतपूर्वाद् भविष्यतो । 2 2 2 941 भूताच | Х एतेन दिगन्तराणि व्याख्यातानि । १८ | 2121851 सामान्यप्रत्यक्षादु विशेषाप्रत्यक्षादु विशेष-10 स्मृतेश्च संशयः । १९ । २ | २ | १७ | 2121861 दष्टमदृष्टम् । २० । दृष्टमदृष्टं च । दृष्टं च दृष्टवत् । २१ । х यथादृष्टमयथादृष्टम् । २।२।१९। हष्टं यथादृष्टमयथादृष्टमुभयथादृष्टत्वात् ।२२। २।२।२०। 15 उभयथाद्रष्ठत्वाच । २ | २ | २१ | विद्याऽविद्यातश्च संशयः । २३ । 2 | 2 | 22 | श्रोत्रमहणो योऽर्थः स शब्दः । २४ । एकद्रव्यत्वान्न द्रव्यम् । २ । २ | २३ | X तस्मिन द्रव्यं कर्मे गुण इति संशयः ।२५। Х तल्यजातीयेष्वर्थान्तरभूतेषु च विशेषस्यो-20Х भयथा दृष्टत्वात् । २६ । X एकद्रव्यवस्वान्न द्रव्यम् । २७ । अचाक्षुपत्वाच् प्रत्यक्षस्य न कर्म । २४ । अचाक्षुषत्वान्न कर्म । २८ । 2 | 2 | 24 | 82 गुणस्य सतोऽपवर्गः कर्मभिः साधम्यम्।२९। े २ । २ । २६ । 25सतो लिङ्गाभावात् । ३०। २।२।२७। नित्यवैधम्यात् । ३१ । y ya generaliya Afrikane कार्यत्वात् । ३२ । in in the provestion 🗞 and

अभावात् । ३३ ।

हितीयं परिशिष्टम् ।

### 31 8121 अर्थान्तरमर्थान्तरस्यानपदेशः । ३ | १। ९ संयोगि समवाय्येकार्थसमवायि विरोधि कार्य कार्यान्तरस्य कारणं कारणान्तरस्य विरोध्यभूतं भूतस्य भूतमभूतस्य भूतं भूतस्य अभूतमभूतस्य । ३ । १ । १० ।

318101

कारणतो विकारात | ३४ | হাত্র-संख्यामावात । ३९ ।

३. १.

दोषात् । ३५ । संयोगाद विभागाच्छब्दाच 5 निष्पत्तेः । ३६ । लिङ्गाचानित्यः । ३७ | द्वयोस्तु प्रवृत्त्योरभावात् । ३८ ।

अत्र सुद्रितः सूत्रपाठः ।

प्रथमाशब्दात् । ४० ।

10 सम्प्रतिपत्तिभावाच । ४१ । सन्दिग्धाः सति बहुरवे । ४२ । X

सङ्ख्याभावः सामान्यतः । ४३ ।

प्रसिद्धा इन्द्रियार्थाः । १ ।

× इन्द्रियार्थप्रसिद्धिरिन्द्रियार्थेभ्योऽर्थान्तरत्वे

15

25

हेतुः । २ ।

<sup>20</sup> सोऽनपदेशः । ३ |

कारणाज्ञानात् । ४ । कार्याज्ञानात् । ५ । अज्ञानाच । ६ । अन्य एव हेतुरित्यनपदेशः । ७। х संयोगि समवायि एकार्थसमवायि विरोधि च। कार्थं कार्यान्तरस्य कारणं कारणान्तर-स्य। विरोधि अभूतं भूतस्य, भूतमभूतस्य, अभूतमभूतस्य, भूतं भूतस्य । ८ ।

З. इन्द्रियार्थप्रसिद्धिरिन्द्रियार्थेभ्यः । ३।१।२। इन्द्रियार्थेत्रसिद्धिरिन्द्रियार्थेभ्योऽर्थान्तरस्य हेतुः । 3 | 9 | 3 | 8181 3 8141 3 1 9 1 8 1

मि. वृत्त्यनुसारेण सम्भावितः सूत्रपाठः । कारणवतो विकारात् । २ । २ । २८ । २ | २ | २९ | •••निष्पत्तिः । २ । २ | ३० | 2121381 2 2 2 3 2 1 2121331 X 2121381 2121341 ....सामान्यवतः । २ । २ | ३६ । सम्प्रतिपत्तिभावाच । २ | २ | ३७ |

वैशेषिकसूत्रपाठतलनात्मकं

#### द्वितीयं परिशिष्टम ।

अत्र मुद्रितः सूत्रपाठः । प्रसिद्धिपूर्वकत्वाद्पदेशस्य । ९ । अप्रसिद्धोऽनपदेशः । १० । असन् सन्दिग्धश्चानपदेशः । ११ । विषाणी तस्मादश्वो विषाणी तस्माद गौरिति च। १२। आत्मेन्द्रियमनोऽर्थसन्निकर्षादु यन्निष्पद्यते तदन्यत् । १३ | प्रवृत्तिनिवृत्ती च प्रत्यगात्मनि दृष्टे परत्र लिङ्गम् । १४ ।

मि. वृत्त्यनुसारेण सम्भावितः सूत्रपाठः । . 3 1 8 1 8 8 1 अप्रसिद्धोऽनपदेशः । ३ । १ । १२ । असन सन्दिग्धश्च। 2 | 2 | 2 | 1 Х

. . . . . .

3 1 8 1 8 8 1

908

5

318184110

#### ર. ર.

आत्मेन्द्रियार्थसन्निकर्षे ज्ञानस्याभावो भावश्च मनसो लिङ्गम् । १ । 312181 द्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते । २ । 312121 प्रयत्नायौगपद्याज्ज्ञानायौगपद्याचैकं मनः।३। 312131 प्राणापाननिमेषोन्मेषजीवनमनोगतीन्द्रिया-न्तरविकाराः सुखदुःखे इच्छाद्वेषौ प्रयत्न-20श्चेत्यात्म छिङ्गानि । ४ । 312181 312141 द्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते । ५ । अहं यज्ञदत्त इति सन्निकर्षे प्रत्यक्षाभावादष्ट यज्ञदत्त इति सति सन्निकर्षे प्रत्यक्षाभावाद् छिङ्गंन विद्यते । २०२१ २ । २ । ६ । हष्टं लिङ्गं न विद्यते । ६ । 31219125 सामान्यतो दृष्टाचाविशेषः । ७ । 312161 तस्मादागमिकम् । ८ । अहमिति शब्दव्यतिरेकान्नागमिकम् । ९। ...व्यतिरेकेण नागमिकम् । ३ । २ । ९ ।

#### वैशेषिकसत्रपाठतलनात्मकं

मि. वृत्त्यनुसारेण सम्भाबितः सूत्रपाठः । अत्र मुद्रितः स्त्रपाठः । यदि च द्रष्टुः प्रत्यक्षोऽहं देवदत्तोऽहं यदि च दृष्टप्रत्यक्षोऽहं देवदत्तोऽहं यज्ञदत्त 3 2 2 1 201 इति । १० । यज्ञदत्त: । देवदत्तो गच्छति विष्णुमित्रो गच्छतीति चोपचाराच्छरीरप्रत्यक्षः । ११ । 3 1 2 1 9 1 5 सन्दिग्धस्तूपचारः । १२ । 3 1 2 1 92 1 अहमिति प्रत्यगात्मनि भावात् परत्रा-भावादर्थान्तरप्रत्यक्षः । १३ । 3 1 2 1 9 3 1 न तु शरीरविशेषादु यज्ञदत्तविष्णुमित्र-10 योर्ज्ञानविशेषः । १४ । 3 2 1 8 1 88 1 सुखदुःखज्ञाननिष्पत्त्यविशेषादेकात्म्ये न सुखदुःखनिष्पत्त्यविशेषादेकात्म्यम् ।१५। व्यवस्था । 13121841 नाना व्यवस्थातः । १६ । Х शास्त्रसामध्याच । १७ ।

X

Х

15

8. 2.

सदकारणवन्नित्यम् । ४ । १ । १ । सद्कारणवत् तन्नित्यम् । १ । तस्य कार्यं लिङ्गम् । २ । 818121 करणाभावाद्धि कार्याभावः । ४। १ । ३। कारणभावाद्धि कार्यभावः । ३ | 20 अनित्यमिति च विशेषप्रतिषेधभावः । ४। अविद्या च | ५। अविद्या चास्मदादीनाम् । ४ । १ । ४ । महत्यनेकद्रव्यवत्त्वाद्रूपाचोपऌब्धिः । ६ । 819141 अद्रव्यवत्त्वात् परमाणावनुपछडिधः । ७। 8 8 8 8 1 रूपसंस्काराभावाद् वायावनुपछडिघः ।८। ....वायोरनुपछडिधः । 818101 <sub>25</sub> अनेकद्रव्येण द्रव्येण समवायाद्रप-विशेषाचोपलब्धिः । ९ ।  $\mathbf{X}^{1}$  ,  $\mathbf{x}$  ,  $\mathbf{x}$  ,  $\mathbf{x}$ एतेन रसगन्धस्पर्शेषु ज्ञानं व्याख्यातम् । १०। 8.18.16.1

#### द्वितीयं परिशिष्टम् ।

अत्र मुद्रितः सूत्रपाठः । तदभावादव्यभिचारः । ११ । सङ्ख्याः परिमाणानि पृथत्तवं संयोग-विभागौ परत्वापरत्वे कर्म च रूपिद्रव्य-समवायाचाक्षुषाणि । १२ । अह्तपिष्वचाक्षुपत्वात् । १३ । एतेन गुणरवे भावे च सर्वेन्द्रियं ज्ञानं व्याख्यातम् । १४ |

मि. वृत्त्यनुसारेण सम्भावितः सूत्रपाठः। 818181

> 8 8 8 80 5 8181881

> > 8 8 9 9 9 7 1

10

प्रसक्षाप्रत्यक्षवृत्तेरप्रत्यक्षत्वाद्वायुवनस्पति -संयोगवत पद्धात्मकं न विद्यते । १ । त्र्यात्मक्रमपि [न]। ४ | २ | २ | आत्मसंयोगश्च प्रतिबिद्धो मिथः पञ्चानाम्। 812131 15

अणुसंयोगस्त्वप्रतिषिद्धो मिथः पञ्चानाम् ।४। तच शरीरं द्विविधं योनिजमयोनिजं च। ५। 812141 8 2 9 9

812161 20 812191 8121901 Х

आत्मसंयोगप्रयत्नाभ्यां हस्ते कर्मे । १ । तथा मुसलकर्म हस्तसंयोगाच । २ ।

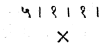
8. 2.

प्रसक्षाप्रत्यक्षाणामप्रत्यक्षत्वात् संयोगस्य पखात्मकं न विद्यते । १ । गुणान्तराप्रादुभावाच त्र्यात्मकमपि न |२| आत्मसंयोगस्त्वविप्रतिषिद्धो मिथः पञ्चा-नाम | ३ |

Х

Х अनेकदेशपूर्वकत्वात् । ४ । धर्मविशेषात् । ५ । कार्यविशेषात् । ६ । समाख्यामावात्। ७। संज्ञादिमत्त्वात् । ८। सन्त्ययोनिजा वेद्छिङ्गाच । ९ ।

१.



अत्र मुद्रितः सूत्रपाठः । मि. वृत्त्यनुसारेण सम्भावितः सूत्रपाठः । अभिघातजे मुसलकर्मणि व्यतिरेकाद-कारणं हस्तसंयोगः । ३ । 418121 तथात्मसंयोगो हस्तमुसलकर्मणि । ४। तथात्म संयोगो हस्तकर्मणि । ५ । १ । ३ । 5 मुसलाभिघातात्तु मुसलसंयोगाद्धस्ते कर्म ।५ मुसलाभिघाताच.....। ५।१।४। तथात्मकर्म हस्तसंयोगाच । ६ । 418141 संयोगाभावे गुरुत्वात् पतनम् । ७ । 418 51 नोदनविशेषाभावान्नोध्वं न तिर्यगगमनम्।८। 418191 प्रयत्नविशेषात्रोदनविशेषः । ९ । 419161 10 नोदनविशेषादुदसनविशेषः । १० । 418181 हस्तकर्मणा दारककर्म व्याख्यातम् ।११। 4181801 तथा दग्धस्य विस्फोटनम् । १२ । Х प्रयत्नाभावे गुरुत्वात् सुप्तस्य पतनम् । १३। 4181881 तृणकर्म वायुसंयोगात् । १४ । तणे कर्म.... 14181821 15 मणिगमनं सूच्यभिसपेणमित्यदृष्ट-कारितानि । १५। 4 | 8 | 83 | इषावयुगपत् संयोगविशेषाः कर्मान्यत्वे हेतुः । १६ । 4181881 नोदनादाद्यमिषोः कर्म कर्मकारिताच ....कर्म तत्कर्म ... 20 संस्कारादुत्तरं तथोत्तरमुत्तरं च । १७ । 14181841 संस्काराभावे गुरुत्वात् पतनम् । १८ । 4181861

#### 4. 2.

द्वितीयं परिशिष्टम् ।

अत्र मुद्रितः सूत्रपाठः । तद विशेषेणादृष्टकारितम् । ४ । द्रवत्वात् स्यन्द्नम् । ५ । नाड्या वायुसंयोगादारोहणम् । ६ । नोद्नात् पीडनात् संयुक्तसंयोगाच । ७ । वक्काभिसपेणमित्यदृष्टकारितम । ८ । अपां सङ्घातो विख्यनं च तेजसः संयोगात् । ९ । तत्रावस्फूर्जेथुर्छिङ्गम् । १०। वैदिकं च | ११ | अपां संयोगाद् विभागाच स्तनयित्नुः।१२। प्रथिवीकर्मणा तेजःकर्म वायकर्म च व्याख्यातम् । १३ । अग्नेरूर्ध्वेज्वलनं वायोख्र तिर्यक्पवनमणु-मनसोश्चाद्यं कर्में सदृष्टकारितानि । १४। हस्तकर्मणा मनसः कर्म व्याख्यातम् ।१५। आत्मेन्द्रियमनोऽर्थसन्निकर्षात् सुखदुःखे तदनारम्भः । १६ । आत्मस्थे मनसि सशरीरस्य सुखदुःखा-भावः स योगः । १७ ।

कायकर्मणा आत्मकर्म व्याख्यातम् ।१८। अपसर्पणमुपसर्पणमशितपीतसंयोगः कार्यान्तरसंयोगाश्चेत्यदृष्टकारितानि ।१९। तदमावे संयोगाभावोऽप्रादुर्भावः स मोक्षः । २० । द्रव्यगुणकर्मवैधर्म्याद् भावाभावमात्रं तमः । २१ ।

٩५

मि. वृत्रयनुसादेग सम्भावितः स्**न्नपाठः ।** ५ | २ | ३ | ५ | २ | ३ | ५ | २ | ४ | ५ | २ | ४ | ५ | २ | ६ | ५ | २ | ८ | <sup>10</sup> ५ | २ | ९ |

4121801

अग्नेस्टर्वज्वलनं वायोस्तिर्यक्पवनमण-मनसोश्चाद्यं कर्मेत्यदृष्टकारितानि । ११ । 15 X आत्मेन्द्रियमनोऽर्थसन्निकर्षात् सुखदुःखे । 4 1 2 1 9 2 1 तदनारम्भश्चात्मस्थे मनसि। ५।२।१३। सशरीरस्य <u>स</u>खदुखाभावः । ५। २। १४। <sub>20</sub> संयोगः । 4121841 कायकर्मणात्मकर्मधर्मयोरनुत्पत्तिः । १६ । तद्भावे संयोगाभावोऽप्रादुर्भावश्च स 25 मोक्षः । 4 1 2 1 901 द्रव्यगुणकर्मनिष्पत्तिवैधर्म्यादभावस्तमः । 4121891

#### वैशेषिकद्वपाठतुलनात्मकं

अत्र मुद्रितः सूत्रपाठः । तेजसो द्रव्यान्तरेणावरणाच । २२ । दिक्कालावाकाशं च क्रियावद्भयो वैधर्म्या-त्रिष्कियाणि । २३ । <sup>5</sup> एतेन कर्माणि गुणाश्च व्याख्याताः ।२४ ।

निष्क्रियाणां समवायः कर्मभ्यः प्रति-षिद्धः । २५ । कारणं त्वसमवायिनो गुणाः । २६ । गुणार्द्देग् व्याख्याता । २७ ।

10 कारणेन कालः । २८ ।

मि. वृत्त्यनुसारेण सम्भावितः सूत्रपाठः । ५ । २ । २० । ५ । २ । २१ । ५ । २ । २१ । ५ । २ । २१ । ५ । २ । २२ । भुणैश्च दिग् व्याख्याता । ५ । २ । २५ ।

५।२।२६।

६. १.

बुद्धिपूर्वा वाक्यकृतिर्वेदे । १ । ...चेंदः । ६ । १ । १ । न चास्मदुबुद्धिभ्यो लिङ्गमृषेः । २ । स वा अस्मद्बुद्धिभ्यो ... । ६ । १ । २ । 15 तथा बाह्यणे संज्ञाकर्मसिद्धिलिंज्रम् । ३। बाह्यणसंज्ञाकर्म सिद्धिछिन्नम् ।६ । १ । ३। बुद्धिपूर्वे ददातिः । ४। 618181 तथा प्रतिम्रहः । ५ । 818141 तयोः क्रमो यथाऽनितरेतराङ्गभूतानाम् ६। 518151 आत्मगुणेषु आत्मान्तरगुणानामकारण-20 त्वात् । ७। 818101 अदुष्टभोजनात् समभिव्याहारतोऽभ्युदयः८ 819101 तदु दुष्ट्रमोजने न विद्यते । ९। 519191 दुष्टं हिंसायाम् । १० । 6181801 समभिव्याहारतो दोषः । ११ । Х 25 तददुष्टेन विद्यते । १२ । 5181881 विशिष्टे प्रवृत्तिः । १३ । ६ । १ । १२ । समे हीने चाप्रवृत्तिः । १४ । ×

#### बितीयं परिशिष्टम् ।

अत्र मुद्रितः सूत्रपाठः । मि. वृत्त्यनुसारेग सम्भावितः सूत्रपाठः । एतेन हीनसमविशिष्टधार्मिकेभ्यः परादानं व्याख्यातम् । १५ । X तथा विरुद्धानां त्यागः । १६ । 8 1 8 1 8 3 1 समे आत्मत्यागः परत्यागो वा ) १७। 6 8 8 8 5 विशिष्टे आत्मत्यागः । १८ । 8 | 8 | 84 | **046** ફ. ર. दृष्टानां दृष्ट्रप्रयोजनानां दृष्टाभावे प्रयोगो-ऽभ्यदयाय । १ । ६ | २ | १ | 10 अभिषेचनोपवासब्रह्मचर्यगुरुकुछवास-वानप्रस्थ्ययज्ञदानप्रोक्षणदिङ्गनक्षत्रमन्त्र कालनियमाश्चादृष्टाय । २ । .....वानप्रस्थ....६ |२ |२ | ६ । २ | ३ | चातुराश्रम्यम् । चातुराश्रम्यमुपधाश्चानुपधाश्च । ३ । उपधाऽनुपधाश्च । EIRI81 15 भावदोष उपधा । ४ । हाराया अदोषोऽनुपंधा । ५। × इष्टरूपरसगन्धस्पर्शं प्रोक्षितमभ्युक्षितं च तच्छचि । ६ । **६ | २ | ६ |** EISI01 20 अग्रचीति ग्रुचिप्रतिषेधः । ७। अर्थान्तरं च । ८ । 812161 अयतस्य द्युचिभोजनादभ्युदयो न विद्यते अयतस्य द्यूचिभोजनादभ्युद्यो न विद्यते **EISI** यमामावात् । ९ । विद्यते चानर्थान्तरत्वाद्यमस्य । १० । X E 2180125 असति चाभावात् । ११। 6 2 1 9 9 1 सुखाद्रागः । १२ । Х तन्मयत्वात् । १३ । 8 1 2 1 9 2 1 न तृप्तेः । रुप्तेः । १४ ।

|    | अत्र मुद्रितः स्त्रपाठः ।                      | मि. वृत्त्यनुसारेण सम्भावितः सूत्रपाठः ।    |
|----|------------------------------------------------|---------------------------------------------|
|    | अद्दष्टात् । १५ ।                              | अदृष्टाच। ६।२।१३।                           |
|    | $\times$ ×                                     | एतेन द्वेषो व्याख्यातः । ६ । २ । १४ ।       |
| 5  | जातिविशेषाच रागविशेषः । १६ ।                   | ६।२।२५।                                     |
|    | इच्छाढेेषपूर्विका धर्माधर्मयोः प्रवृत्तिः ।१७। |                                             |
|    |                                                | ( ततः संयोगः । ६ । २ । १६ ।                 |
|    | ततः संयोगो विभागश्च । १८ ।                     | े विभागश्च। ६।२।१७।                         |
|    | आत्मकर्मसु मोक्षो व्याख्यातः । १९ ।            |                                             |
|    |                                                |                                             |
| 10 | 9.                                             | ₹.                                          |
|    | डका गुणाः । १ ।                                | ७।१।१।                                      |
|    | गुणडक्षणं चोक्तम् । २ ।                        | ७।१।२।                                      |
|    | इदमेवगुणमिद्मेवंगुणमिति चोक्तम् । ३।           | ७।१।३।                                      |
| 15 | पृथिव्यां रूपरसगन्धस्पर्शा द्रव्यानित्य-       | ष्टथिव्यादिरूपरसगन्धस्पर्शा अनित्या एव ।    |
|    | त्वादनित्याः । ४ ।                             | ०१९१८।                                      |
|    | अग्निसंयोगाच्च । ५ ।                           | ७ । १ । ५ ।                                 |
|    | गुणान्त्रप्रादुर्भावात् । ६ ।                  | ७१११६।                                      |
|    | एतेन नित्येष्वनित्यत्वमुक्तम् । ७ ।            | एतेन निरयेष्वप्यनित्यत्वमुक्तम् । ७ । १। ७। |
|    | अप्सु तेजसि वायौ च नित्या द्रव्यनित्य-         | वायौ च निसत्वं द्रव्यनिसत्वात् ।            |
| 20 | त्वात् । ८ ।                                   | 018161                                      |
|    | अनित्येष्वनित्या द्रव्यानित्यत्वात् । ९ ।      | 019191                                      |
|    | कारणगुणपूर्वाः प्रथिव्यां पाकजाश्च ।१०।        | कारणगुणपूर्वकाः पृथिव्यां पाकजाश्च ।१०।     |
|    | अप्सु तेजसि वायौ च कारणगुणपूर्वाः              | )पूर्वकाः । ७ । १ । ११ ।                    |
|    | पाकजा न विद्यन्ते । ११ ।                       | ( पाकजान विद्यन्ते । ७। १। १२।              |
| 25 | अगुणवतो द्रव्यस्य गुणारम्भात् कर्मगुणा         |                                             |
|    | अगुणाः । १२ ।                                  | 6181831                                     |
|    | एतेन पाकजा व्याख्याताः । १३                    | 6181881                                     |
|    | एकद्रव्यवत्त्वात् । १४ ।                       | एकद्रव्यत्वाच । ७   १   १५                  |
|    |                                                |                                             |

द्वितीयं परिशाष्टम्

अत्र मुद्रितः स्त्रपाठः । मि. वृत्त्यनुसारेण सम्भावितः सूत्रपाठः । अणोर्महतश्चोपलब्ध्यनपलब्धी नित्ये व्या-ख्याते । १५ । 0181881 कारणबहुत्वात् कारणमहत्त्वात् प्रचय-विशेषाच महत्। १६। 01818015 तद्विपरीतमणु । १७। 0131361 अणु महदिति तस्मिन् विशेषभावादु विशेषाभावाच । १८। 0181881 एककालत्वात् । १९। 0 9 201 दृष्टान्ताच । २० । 9 1 9 1 7 9 1 10 अणुत्वमहत्त्वयोरणुत्वमहत्त्वाभावः कर्म-गुणैव्योख्यातः । २१ । 0181221 अणुत्वमहत्त्वाभ्यां कर्मगुण। अगुणाः ।२२। 0181231 एतेन दीर्घत्वहूस्वत्वयोरुपलब्ध्यनुपलब्धी एतेन दीर्घत्वहरवत्वे व्याख्याते । २३ । नित्ये व्याख्याते । 9 1 8 1 78 1 15 कर्मभिः कर्माणि । ७ । १ । २५ । कर्मभिः कर्माणि गुणैर्गुणाः । २४ । गुणैगुणाः 9181281 तद्नित्येऽनित्यम् । २५ । एतदनित्यम् । ७ । १ । २७ । नित्यं परिमण्डलम् । २६ । 0181261 अविद्या विद्यालिङ्गम् । २७ । अविद्या च विद्यालिङ्गम् । ७ । १ । २९ । <sub>20</sub> विभवाद् महानाकाशः । २८ । तथा चात्मा । २९ । विभवान्महानाकाशस्तथा चात्मा। ३०। तदभावादणु मनः । ३० । 0 1 9 1 39 1 गुणैर्दिग् व्याख्याता । ३१। 0181321 कारणेन काळः । ३२ । ७ | १ | ३३ | 25

वैशेषिकसूत्रपाठतुलनात्मकं

७. २.

मि. वृत्त्यनुसारेण सम्भावितः सूत्रपाठः । अत्र मुद्रितः सूत्रपाठः । रूपर सगन्धरपर्शव्यतिरेकादर्थान्तरमेकत्वं तथा प्रथक्तवम् । १ । तयोर्नित्यत्वानित्यत्वे तेजसो रूपस्पर्शाभ्यां ā व्याख्याते । २ । निष्पत्तिश्च । ३ । एकत्वपृथत्तवयोरेकत्वपृथत्तवाभावोऽणुत्व-महत्त्वाभ्यां व्याख्यातः । ४ । 10 कर्मभिः कर्माणि गुणैगुणाः । ५ । निःसङ्खयत्वात् कर्मगुणानां सर्वेकत्वं न विद्यते । ६ । एकत्वस्याभावादु भाक्तं न विद्यते । ७ । एकस्याभावादु...। कार्यकारणैकत्वप्रथक्तवाभावादेकत्वप्रथक्तवे न विद्येते । ८ । 15 एतदनित्यनित्ययोर्व्याख्यातम् । ९ । अन्यतरकर्मज उभयकर्भजः संयोगजञ्च संयोगः । १० । एतेन विभागो व्याख्यातः ११। संयोगविभागयोः संयोगविभागाभावोऽ-20 णुत्वमहत्त्वाभ्यां व्याख्यातः । १२ । कर्मभिः कर्माणि गुणैर्गुणाः । १३ । युतसिद्धभावात् कार्यकारणयोः संयोग-विभागौ न विद्येते । १४ । गुणत्वात् । १५ । 25 गुणे च भाष्यते । १६ । निष्क्रियःवात् । १७। असति नास्तीति च प्रयोगात् । १८ ।

रूपरसगन्धस्पर्शव्यतिरेकादर्थान्तर-मेकत्वम् । १ । तथा पृथक्तवम् । २ । 012131 012181 एकरवैकपृथत्तवयोरेकत्वैकपृथत्तवाभावोऽ-णुत्वमहत्त्वाभ्यां व्याख्यातः । ७ । २ । ५। कर्मभिः कर्माणि। ६ | गुणैर्गुणाः | ७ | 012161 912191 कार्यकारणयोरेकत्व...। ७ । २ । १० । एतदनित्ययोव्या.....७ । २ । ११ । 6121921 0 121931 0121881 कर्मभिः कर्माणि ।१५। गुणैर्गुणाः ।१६। 0 2 2 901 0121961 9 2 9 9 1 0121201

х

अत्र सुद्रितः सूत्रपाठः । मि. वृत्त्यनुसारेग सम्भावितः सूत्रपाठः । शब्दार्थावसम्बद्धौ । १९ । शब्दार्थावसम्बन्धौ । ७ । २ | २१ । संयोगिनो दण्डात समवायिनो विषाणाच 1201 ...विषाणाच दृष्टत्वादहेतुः । २२ । दृष्टत्वाद्हेतुः प्रत्ययः । २१ । 5 तथा प्रत्ययाभावः । २२ । तथा प्रत्ययाभावात् सन्देहः । ७।२।२३। सम्बन्द्धसम्बन्धादिति चेत् सन्देहः ।२३। सामयिकः शब्दादर्थप्रत्ययः । २४ । सामयिकः ज्ञब्दार्थप्रत्ययः । ७। २। २४। एकदिकालाभ्यां सन्निकृष्टवित्रकृष्टाभ्यां एकदिकाभ्यां सन्निकष्टवित्रकृष्टाभ्यां परमपरम् । २५ । परमपरं च। 0 2 2 4 1 ७ | २ | २६ | 10 कारणपरत्वात् कारणापरत्वाच । २६ । परत्वापरत्वयोः परत्वापरत्वाभावोऽणुत्व-महत्त्वाभ्यां व्याख्यातः । २७। 0 2 2 201 कर्मभिः कर्माणि । २८ । गुणैर्गुणाः । २९ । कर्मीभिः कर्माणि गुणैर्गुणाः । २८ । इहेति यतः कार्यंकारणयोः स समवायः।२९। इहेदमिति ...... । २ । ७ । ३० । द्रव्यत्वगुणत्वकर्मत्वप्रतिषेधो भावेन 15 द्रव्यगुणकर्मत्वप्रतिषेधो .... । ७। २। ३१। व्याख्यातः | ३० | तत्त्वं भावेन । ७ | २ | ३२ | तत्त्वं च । ३१ ।

9 ,

ट्रव्येषु ज्ञानं व्याख्यातम् । १ । ८ ८ । १ । १ । २० मन आत्मा च । २ । ८ १ २ । ज्ञाननिर्देशे ज्ञाननिष्वत्तिरुक्ता । ३ । ८ १ १ २ । गुणकर्मसु असन्निक्वष्टेषु ज्ञाननिष्वत्तेर्द्रव्यं गुणकर्मसु असन्निक्वष्टेषु ज्ञाननिष्वत्तेर्द्रव्यं कारणं कारणकारणं च । ४ । कारणकारणं च । ५ ।

१. अष्टमनवमदशमाध्यायेषु O. P. PS. मध्ये आह्तिकविभागो नास्त्येव । सर्चेद्र्शनसंप्रहे 25 माधवाचार्यस्याप्ययमेत्राभिन्नायः प्रतीयते । उपस्कार-मि.वृत्तिक्वत्तोस्तु तत्र आह्तिकद्वयमभिमतमिति ध्येयम् ।

मि. वृत्त्यनुसारेण सम्भावितः सूत्रपाठः अत्र मुद्रितः सूत्रपाठः । सामान्यविशेषेषु सामान्यविशेषाभावात् तत एव ज्ञानम् । ५ । Х सामान्यविशेषापेक्षं द्रव्यगुणकर्मसु । ६ । 618181 द्रव्ये द्रव्यगुणकर्मापेक्षम् । ७ । 5 618101 गुणकर्मसु गुणकर्माभावाद् गुणकर्मापेक्षं न विद्यते । ८ । 618161 समवायिनः श्वेत्याच्छ्वेत्यबुद्धेः श्वेते बुद्धिस्ते कार्यकारणभूते । ९ । ........ खेरयाच्छ्रे सबुद्धेश्व .... ८ | १ | ९ | 10 द्रव्येष्वनितरेतरकारणात्का(णाः का ?)-द्रव्येष्वनितरेतरकारणाः प्रखयाः कारणा-रणायौगपद्यात् । १० । यौगपद्यात् । 6181801 तथा द्रव्यगुण कर्मसु कारणाविशेषात् ।११ । ....कारणविशेषात् । ८। १। ११। अयमेष कृतं त्वया भोजयैनमिति बुद्ध-अयं त्वया भोजयैनमिति बुद्धचपेक्षम् ।१२ पेक्षम् । १२ । 15 दृष्टेषु भावादृहृष्टेष्वभावात् । १३ । 6181831 अर्थ इति द्रव्यगुणकर्मसु । १४ । 612181 द्रव्येषु पञ्चात्मकं प्रत्युक्तम् । १५। 612121 भूयस्त्वाद्गन्धवत्त्वाच पृथिवी गन्धज्ञाने। १६। ८।२।३। तथापस्तेजो वायुश्च रसुरूपस्पर्शज्ञानेषु तथापस्तेजो वायुश्च रसरूपस्पर्शज्ञानेषु ।४। रसरूपस्पर्शविशेषात् । १७ । रसह्वपस्पर्शात् । 612 41 20 -966---٩. कियागुणव्यपदेशाभावादसत् । १ । कियागुणव्यपदेशाभावात् प्रागसत् । १ । सदसत् । २ । X 25 असतः सत् कियागुणव्यपदेशाभावादर्था-न्तरम् । ३ । असति किया... ९ । १ | २ । सचासत् । ४ । 8 | 8 | 3 | यचान्यत् सतस्तद्प्यसत् । ५ । यचान्यत् सतस्तद्सत् 918181

वैशेषिकसूत्रपाठतुलनात्मकं

द्वितीयं परिशिष्टम् । १२१ अत्र मुद्रितः सूत्रपाठः । मि. वृत्त्यनुसारेण सम्भावितः सूत्रपाठः । असदिति भूतप्रत्यक्षाभावादु भूतस्मृतेर्वि-ျင်း ဆိုဖို့က္ကား रोधिप्रत्यक्षत्वाच ज्ञानम् । ६ । ा २ ् 9 9 9 4 तथा[ऽ]भावे भावप्रत्यक्षत्वाच्च । ७ । 9 1 8 1 8 1 एतेनाघटोऽगौरधर्मश्च व्याख्यातः । ८ । 🕤 9181015 ेअभूतं नास्तीत्यनर्थान्तरम् । ९ । ९ | नास्ति घटो गेह इति सतो घटस्य गेहसंयोगप्रतिषेधः । ९ । १० । नास्त्यन्यश्चन्द्रमा इति सामान्याचन्द्रमसः प्रतिषेधः । ९ । ११ । सदसतोवैंधम्यात् कार्ये सदसत्ता न । ९ । १२ । आत्मन्यात्ममनसोः संयोगविशेषादात्मप्रत्यक्षम् । ९ । १३ । 10 तथा द्रव्यान्तरेषु | ९ | १४ | nya kipera a sa Arra आत्मेन्द्रियमनोऽर्थेसन्निकर्षांच | ९ । १५। ter til hær første star तत्समवायात् कर्मगुणेषु । ९ । १६ । आत्मसमवायादात्मगुणेषु । ९ । १७ । अस्येदं कार्यं कारणं सम्बन्धि एकार्थसमवायि विरोधि चेति लेङ्गिकम् । ९ । १८ । 15 एतेन शाब्दं व्याख्यातम् । ९ । १९ । हेतुरपदेशो लिङ्गं निमित्तं प्रमाणं कारणमित्यनथान्तरम् । ९ । २० । अस्येद्मिति बुद्ध्यपेक्षत्वात् । ९ । २१ । आत्ममनसोः संयोगविशेषात् संस्काराच स्पृतिः । ९ । २२ । सथा स्वप्नः स्वप्नान्तिकं च । ९ । २३. । a di seconda  $\mathbf{20}$ धर्माच। ९। २४। इन्द्रियदोषात् संस्काराचाविद्या । ९ | २५ | तदुष्टं ज्ञानम् | ९ | २६ | e na sur e <sup>tra</sup>ns ser regi

१. इतः परं मि.वृत्तेर्मातृका खण्डिता । नवमाध्यायप्रथमाह्विकसमाप्तिसूचकं तु वाक्यमितः परमेव मि.वृत्तिमातृकायामुपलेभ्यत इति ध्येयम् । 25 २. मि.वृत्तिमालुकाकायाः खण्डितत्वादित आरम्य O. P. PS. अनुसारी अत्र मुद्रितथन्द्रानन्दा-

#### १२२ वैशेषिकसूत्रपाठतुलनात्मकं द्वितीयं परिशिष्टम् ।

अत्र मुद्रितः स्त्रपाठः । अदुष्टं विद्या । ९ | २७ । आर्षे सिद्धदर्शनं च धर्मेभ्यः | ९ | २८ |

5

#### १०.

आत्मसमवायः सुखदुःखयोः पञ्चभ्योऽर्थान्तरत्वे हेतुस्तदाश्रयिभ्यश्च गुणेभ्यः ।१०।१। इष्टानिष्टकारणविद्येषादृ विरोधाच मिथः सुखदुःखयोरर्थान्तरभावः । १० | २ । संशयनिर्णययोरथान्तरभातश्च ज्ञानान्तरत्वे हेतुः । १० । ३ । तयोर्निष्पत्तिः प्रत्यक्षल्ैिङ्गिकाभ्यां ज्ञानाभ्यां व्याख्याता । १० । ४ । 10 भूतमिति प्रत्यक्षं व्याख्यातम् । १० । ५ । भविष्यतीति कार्यान्तरे दृष्टत्वात् । १० । ६ । तथा भवतीति सापेक्षेभ्योऽनपेक्षेभ्यश्च । १० । ७ । अभूदित्यभूतात् । १० । ८ । सति च कार्यांसमवायात्। १० | ९ | 15 एकार्थसमवायिषु कारणान्तरेषु दर्शनादेकदेश इत्येकस्मिन् । १० । १० । शिरः प्रष्ठमुदरं पाणिरिति तद्विशेषेभ्यः । १० । ११ । कारणमिति द्रब्ये कार्यसमबायात् । १० । १२ । संयोगादा । १० । १३ । कारणसमवायात् कर्मणि । १० । १४ । 20 तथा रूपे कारणकारणसमवायाच । १० । १५ । कारणसमवायात संयोगे । १० । १६ । तथा कारणाकारणसमवायाच्च | १० | १७ | संयुक्तसमव।यादग्नेवैंशेषिकम् । १० । १८ । छैङ्गिकं प्रमाणं व्याख्यातम् । १० | १९ | दृष्टानां दृष्ट्रययोजनानां दृष्टाभावे प्रयोगोऽभ्युदयाय | १० | २० | 25 तद्वचनादाम्नायप्रामाण्यमिति । १० । २१ ।



# तृतीयं परिशिष्टम् ।

## अत्र मुद्रितस्य O. P. PS. अनुसारिवैशेषिकसूत्रपाठस्य

वर्णानुक्रमणिका ।

5

#### अ

अगुणवतो द्रव्यस्य गुणारम्भात् कर्मगुणा अगुणाः । ७ । १ । १२ । अग्निसंयोगाच ! ७ । १ । ५ । अग्नेकर्ध्वज्वलनं वायोश्च तिर्येक्पवनमणुमनसोश्चार्यं कर्मेत्यदृष्टकारितानि ।५।२।१४। अचाश्च पत्वाज्ञ कर्मे । २ । २ । २८ । 10 अज्ञानाच | ३ | १ | ६ | अणुत्वमहत्त्वयोरणुत्वमहत्त्वाभावः कर्मगुणैव्योंख्यातः । ७ | १ । २१ | अणुत्वमहत्त्वाभ्यां कर्मगुणा अगुणाः । ७ । १ । २२ । अणु महदिति तस्मिन् विरोषभावाद् विरोषाभावाच । ७ । १ । १८ । अणोर्महतश्चोपल्रब्ध्यनुपल्रब्धी नित्ये व्याख्याते । ७ । १ । १५ । 15 अधातो धर्मं व्याख्यास्यामः । १ । १ । १ । **अदुष्ट**मोजनात् समभिव्याहारतोऽभ्युदयः । ६ । १ । ८ । अदुष्टं विद्या । ९ । २७ । अदोषोऽनुपधा । ६ । २ । ५ । अद्रव्यवस्वात् परमाणावनुपछडिधः । ४ । १ । ७ ।  $\mathbf{20}$ अद्रव्यवत्त्वाद् द्रव्यम् । २ । १ । ११ ।

- 85 अवनेष छत्त (२२) नाजपतामात खुद्ध्यपक्षम् | ८ | १२, ।
   अरूषिष्वचाश्चप्रवत्तात् | ४ | १ | १३ ।
   अर्थ इति द्रव्यगुणकर्मेषु | ८ | १४ ।
   अर्था इति द्रव्यगुणकर्मेषु | ८ | १४ ।
   अर्थान्तरं च | ६ | २ | ८ ।
- अभूतं नास्तीत्यनर्थान्तरम् । ९ । ९ । अभूदित्यभूतात् । १० । ८ । अयतस्य शुचिमोजनादभ्युत्यो न विद्यते यमाभावात् । ६ । २ । ९ । 25 अयमेष क्रतं त्वया भोजयैनमिति बुद्ध्यपेक्षम् । ८ । १२ ।
- 20 अभिषेचनोपवासबद्धवर्यगुरुकुछवासवानप्रस्थययज्ञरानुप्रोक्षणदिङ्नक्षत्रमन्त्र-कालनियमाश्चादृष्टाय । ६ । २ । २ ।
- अभावात् । २ । २ । ३३ । अभिघातजे मुसलकर्मणि व्यतिरेकादकारणं हस्तसंयोगः । ५ । १ । ३ ॥ २० अभिषेचनोपवासन्नस्वर्थगुरुकुल्ववासवानप्रस्थययज्ञज्ञनपोक्षणहिल्जनसंचमःच्यः
- ्ु अप्सु शीतता । २ । २ । ५ ।
- अप्रसिद्धोऽनपदेशः । ३ । १ । १०: १०० 15 अप्सु तेजसि वायौ च कारणगुणपूर्वाः पाकजा न विद्यस्ते । ७ । १ । १ १९ अप्सु तेजसि वायौ च नित्या द्रव्यनित्यस्वात १७ । १ । ८ । १
- अपां संयोगाद् विभागाच स्तनयित्तुः । ५ | २ | १२ । अपां संयोगाभावे गुरुत्वात् पतनम् । ५ | २ | ३ ।
- अपां सङ्घातो विखयनं च तेजसः संयोगात । ५ । २ । ९ ।
- अपरस्मिन् परं युगपदयुगपचिरं क्षित्रमिति काललिङ्गानि । २ । २ । ६ । 10 अपसर्पणमुपसर्पणमशितपीतसंयोगः कार्यान्तरसंयोगाश्चेत्यदृष्टकारितानि । ५ २ १ १९।
- 5 अनेकट्रव्येण ट्रव्येण समवायाद्रूपविशेषाचोपछव्यिः । ४ । १ । ९ । अन्य एव हेतुरित्यनपदेशः । ३ । १ । ७ । अन्यतरकर्मज डमयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः । ७ । २ । १० । अन्यतरकर्मज डमयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः । ७ । २ । १० । अन्यत्रान्त्येभ्यो विशेषेभ्यः । १ । २ । ६ ।

अद्भव्यवत्त्वेन नित्यत्वमुक्तम् । २ । १ । १३ ।

ट्तीयं परिशिष्टम् । अविद्याच । ४ । १ । ५ । अविद्या विद्यालिङ्गम् । ७ । १ । २ ७ । अञ्चचीति ञुचिप्रतिषेधः । ६ । २ । ७ । अहष्टात् । ६ । २ । १५ । असतः सत् क्रियागुणव्यपदेशाभावादर्थान्तरम् । ९ । ३ 5 असति चामावात् । ६ । २ । ११। असति नास्तीति च प्रयोगात्। ७। २। १८। असन् सन्दिग्वश्चानपदेशः । ३ | १ | ११ | असमवायात् सामान्यं कर्म कार्यं न विद्यते । १ । १ । **I**0 अस्येदमिति बुद्धपेक्षत्वात् । ९ । २१ । असदिति भूतप्रत्यक्षाभावात् भूतस्मृतेर्विरोधिप्रत्यक्षत्वाच ज्ञानम् । ९ । ६ । ne l अस्येदं कार्यं कारणं सम्बन्धि एकार्थसमवायि विरोधि चेति छेङ्गिकम् । ९ । अहमिति प्रत्यगात्मनि भावात् परत्राभावाद्धीन्तरप्रत्यक्षः । ३ । २ । १३ । अहमिति शब्दव्यतिरेकान्नागमिकम् । ३ । २ । ९ । 2 र दे र ४ इ.स. <del>हे कि</del> इ.स. **वि**त्र 15 आत्मकर्मसु मोक्षो व्याख्यातः । ६ । २ । १९ । आत्मगुणेषु आत्मान्तरगुणानामकारणत्वात् । ६ । १ । ७ ।

Ĵ,

25

१२५

आत्मन्यात्ममनसोः संयोगविशेषादात्मप्रत्यक्षम् । ९ । २०३३ ा आत्ममनसोः संयोगविशेषान् संस्काराच स्मृतिः । ९०१२२ 👔

आत्मसमवायः सुखदुखयोः पश्चभ्योऽर्थान्तरत्वे हेतुस्तदाश्रयिभ्यश्च गुणेभ्यः १०।१। 20 · आत्मसंयोगप्रयत्नाभ्यां हस्ते कर्म । ५ ७१ १ १।

आत्मसंयोगस्त्ववित्रतिषिद्धोः मिथः पद्धानाम् 🛯 ४ | २ | ३ |

आत्मेन्द्रियमनोऽर्थसन्निकर्षाच । ९ । १५ ।

आत्मस्थे मनसि सशरीरस्य सुखदुःखाभावः स योगः । ५५ २० १७०७

आत्मेन्द्रियमनोऽर्थसन्निकर्षात् सुखदुःखे तदनारम्भः । ५ । २ ा १६ ा

आत्मेन्द्रियमनोऽर्थसन्निकर्षांद् यन्निष्पद्यते तदन्यत् । ३ । १३ । १३ । १३ । १३ आत्मेन्द्रियार्थसन्नि कर्षे ज्ञानस्याभावो भावश्च मनसो लिङ्गम् (3) २ (१) आदित्यसंयोगाद् भूतपूर्वाद् भविष्यतो भूताच प्राचीः । २ । २ / १६. 🥬

एकःवस्याभावादु भाक्तं न विद्यते । ७ । १ । ७ । एकदिकालाभ्यां सन्निकुष्टविप्रकुष्टाभ्यां परमपरम् । ७ । २ । २५ । 20 एकद्रव्यमगुणं संयोगविभागेष्वनपेक्षं कारणमिति कर्मछक्षणम् । १ । १ । १६ । एकद्रव्यवस्वात् । ७ । १ । १४ । एकद्रव्यवस्वान्न द्रव्यम् । १ । २ । ९ । एकद्रव्यवत्त्वान्न द्रव्यम् । २ | २ | २७ । 25 एकद्रव्यवत्त्वेन द्रव्यत्वमुक्तम् । १ । २ । १२ । एकार्थसमवायिषु कारणान्तरेषु दर्शनादेकदेश इत्येकस्मिन् । १० । १० । पतदनित्यनित्ययोव्यांख्यातम् । ७ । २ । ९ ।

T

एकत्वप्रथक्तवयोरेकत्वप्रथक्तवामाबोऽणुत्वमहत्त्वाभ्यां व्याख्यातः । ७ । २ । ४ ।

उक्ता गुणाः । ७ । १ । १ । उत्क्षेपणमवश्चेपणमाकुख्वनं प्रसारणं गमनमिति कर्माणि । १ । १ । ६ । उमयथा गुणः । १ । १ । १२ । 15

#### ত্ত

- इत इदमिति यतस्तदिशो लिङ्गम् । २ । २ । १२ । 5 इदमेवंगूणसिद्मेवंगुणमिति चोक्तम् । ७ । १ । ३ । इन्द्रियदोषात् संस्काराचाविद्या । ९ । २५ । इन्द्रियार्यप्रसिद्धिरिन्द्रियार्थेभ्योऽर्थान्तरत्वे हेतः । ३ । १ । २ । इबावयगपत संयोगविशेषात्(षाः) कर्मान्यत्वे हेतुः । ५ । १ । १६ । इष्टरूपरसगन्धस्पर्शं प्रोक्षितमभ्युक्षितं च तच्छचि । ६ । २ । ६ । 10 इष्टानिष्टकारणविशेषाद् विरोधाच मिथः सुखदुःखयोरर्थान्तरभावः । १० । २ । इहेति यतः कार्यकारणयोः स समवायः । ७ । २ । २९ ।
- आर्षे सिद्धदर्शनं च धर्मेभ्यः । ९ | २८ |

इच्छाद्वेषपूर्विका धर्माधर्मैयोः प्रवृत्तिः । ६ । २ । १७ ।

#### 5

एककालत्वात् । ७ । १ । १९ ।

तृतीयं परिशिष्टम् ।

एतेन कर्माणि गुणाश्च व्याख्याताः । ५ । २ । २४ । एतेन गुणत्वे भावे च सर्वेन्द्रियं ज्ञानं व्याख्यातम् | ४ | १ | १४ | 🛶 एतेन दिगन्तराणि व्याख्यातानि । २ । २ । १८ । एतेन दीर्घत्वह्रस्वत्वे व्याख्याते । ७ । १ । २३ । एतेन नित्येष्वनित्यत्वमुक्तम् । ७ । १ । ७ । 5 एतेन पाकजा व्याख्याताः । ७ । १ । १३ । एतेन रसगन्धस्पर्शेषु ज्ञानं व्याख्यातम् | ४ | १ | १० | एतेन विभागो व्याख्यातः । ७ । २ । ११ । एतेन ज्ञाब्दं व्याख्यातम् । ९ । १९ । एतेन हीनसमविशिष्टधार्मिकेभ्यः परादानं व्याख्यातम् । ६ । १ । १५ । 10 एतेनाघटोऽगौरधर्मश्च व्याख्यातः । ९ । ८ । एतेनाप्सुष्णता व्याख्याता । २ । २ । २ ।

कर्म कर्मसाध्यं न विद्यते । १ । १ । १० । 15 कर्मणि भावात् कर्मत्वमुक्तम् । १ । २ । १६ । कर्मभिः कर्माणि गुणैर्गुणाः । ७ । १ । २४ । कर्मभिः कर्माणि गुणैगुणाः । ७ । २ । ५ । कर्मभिः कर्माणि गुणैर्गुणाः । ७ । २ । १३ । कर्मभिः कर्माणि मुणैर्गुणाः । ७ । २ । २८ । कायकर्मणा आत्मकर्मे व्याख्यातम् । ५ । २ । १८ । 🖓 20 कारणगुणपूर्वः कार्यगुणो दृष्टः, कार्योन्तराप्रादुर्भावाच राब्दः स्पर्शवतामगुणः । २ । १ । २४ । कारणगुणपूर्वाः पृथिव्यां पाकजाश्च । ७ । १ । १० । कारणतो विकारात् । २ । २ । ३४ । कारणपरत्वात् कारणापरत्वाच । ७ । २ । २६ ।  $\mathbf{25}$ कारणबहुत्वात् कारणमहत्त्वात् प्रचयविशेषाच महत् । ७ । १ । १६ | कारणभावाद्धि कार्यभावः । ४ । १ । ३ । कारणमिति द्रव्ये कार्यसमवायात् । १० । १२ and family the

कार्याज्ञानात् । ३ । १ । ५ ।
कार्याविरोधि द्रव्यं कारणाविरोधि च । १ । १ । १ ।
कियागुणव्यपदेशामावादसत् । ९ । १ ।
कियावत्त्वाद् गुणवत्त्त्वाच । २ । १ । १२ ।
कियावद् गुणवत् समवायिकारणमिति द्रव्यळेश्चणम् । १ । १ । १ । १ ।
ग
गुणकर्मसु गुणकर्मामावाद् गुणकर्मापेक्षं न विद्यते । ८ । ८ । १४ ।
गुणकर्मसु गुणकर्मामावाद् गुणकर्मापेक्षं न विद्यते । ८ । ८ ।
गुणकर्मसु गुणकर्मामावाद् गुणकर्मापेक्षं न विद्यते । ८ । ८ ।
गुणकर्मसु च मावात्र कर्म न गुणः । १ । २ । १० ।
गुणकर्मसु च मावात्र कर्म न गुणः । १ । २ । १० ।
गुणकर्मस्वसन्निष्ठष्टेषु ज्ञाननिदात्ते ईव्यं कारणं कारणकारणं च । ८ । ४ ।
गुणदेवम्यांत्र कर्मणाम् । १ । १ । २ ।

10 कारणेन काळः । ७ । १ । ३२ ।
कार्यकारणैकत्वप्रथक्तवामावादेकत्वप्रथक्तवे न विद्येते । ७ । २ । ८ ।
कार्यत्वात् । २ । २ । ३२ ।
कार्यविरोघि कर्म । १ । १ । १३ ।
कार्यविरोघि कर्म । १ । १ । १३ ।
कार्यविरोषात् । ४ । २ । ६ ।
15 कार्यविरोषेण नानात्वम् । २ । २ । ९ ।

5 कारणाज्ञानात् । ३ । १ । ४ । कारणान्तरानुक्ऌप्तिवैधर्म्यांच । २ । १ । २२ । कारणाभावात् कार्याभावः । १ । २ । १ । कारणे कालाख्या । २ । २ । ११ । कारणेन कालः । ५ । २ । २८ ।

कारणसमवायात् कर्मणि । १० । १४ । कारणसमवायात् संयोगे । १० । १६ । कारणसामान्ये द्रव्यकर्मणां कर्माकारणमुक्तम् । १ । १ । २९ । कारणं त्वसमवायिनो गुणाः । ५ । २ । २६ ।

अकारादिकमेण वैशेषिकसूत्रपाठ: ।

गुणस्य सतो ऽपवर्गः कर्मभिः साधर्म्यम् । २ । २ । २९ । गुणाश्च गुणान्तरम् । १ । १ । ९ । गुणान्तरप्रादुर्भावात्त् । ७ । १ । ६ । गुणान्तराप्रादुर्भावाच्च त्र्यात्मकमपि न । ४ । २ । २ । गुणे च भाष्यते । ७ । २ । १६ । गुणे मावाद् गुणत्वमुक्तम् । १ । २ । १४ । गुणेर्दिंग् व्याख्याता । ५ । २ । २७ । गुणेर्दिंग् व्याख्याता । ७ । १ । २७ । गुणेर्दिंग् व्याख्याता । ७ । १ । ३१ । गुक्त्वप्रयत्नसंयोगानामुरक्षेपणम् । १ । १ । २७

#### ব

चातुराश्रम्यमुपधाश्चानुपधाश्च । ६ । २ । ३ । ज जातिविरोषाच रागविरोषः । ६ । २ । १६ ।

जातिविश्वाच रागावशवः । ६ । ९ । २५ ज्ञाननिर्देशे ज्ञाननिष्पत्तिरुक्ता । ८ । ३ ।

#### त

त आकाशे न विद्यन्ते । २ । १ । ५ । ततः संयोगो विभागश्च । ६ । २ । १८ । तत्त्वं च । ७ । २ । ३१ । तत्त्वं भावेन । २ । १ । २८ । तत्त्वं भावेन । २ । १ । २८ । तत्त्वं भावेन । २ । २ । ८ । तत्त्वं भावेन । २ । २ । ८ । तत्रावस्फूर्जेथुर्ळिङ्गम् । ५ । २ । १० । तत्रावस्फूर्जेथुर्ळिङ्गम् । ५ । २ । १० । तत्रावस्फूर्जेथुर्ळिङ्गम् । ५ । २ । १८ । तथा कारणाकारणसमवायाच्च । १० । १७ । तथा गुणः । १ । १ । १८ । तथा चात्मा । ७ । १ । २९ ।

90

15

 $\mathbf{20}$ 

25

्रम् यम् रोप्टमे हुन

5

तथात्मकर्म हस्तसंयोगाच । ५ । १ । ६ । तथात्मसंयोगो इस्तमुसछकर्मणि । ५ । १ । ४ । तथा दक्षिणा प्रतीची उदीची च | २ | २ | १७ | तथा दग्धस्य विस्फोटनम् । ५ । १ । १२ । 5 तथा द्रव्यगुणकर्मसु कारणाविशेषात् । ८ । ११ | तथा द्रव्यान्तरेषु । ९ । १४ । तथापस्तेजो वायुश्च रसरूपस्पर्शज्ञानेषु रसरूपस्पर्शविशेषात् । ८ । १७ । तथा प्रतिम्रहः । ६ । १ । ५ । तथा प्रत्ययाभावः । ७ । २ । २२ । 10 तथा ब्राह्मणे संज्ञाकर्मसिद्धिर्छिङ्गम् । ६ । १ । ३ । तथा भवतीति सापेक्षेभ्योऽनपेक्षेभ्यश्च । १० । ७ । तथा[ऽ]भावे भावप्रत्यक्षत्वाच | ९ । ७ । तथा मुसलकर्म इस्तसंयोगाच | ५ | १ | २ | तथा रूपे कारणकारणसमवायाच | १० | १५ | 15 तथा विरुद्धानां त्यागः । ६ । १ । १६ । तथा स्वप्नः स्वप्नान्तिकं च । ९ । २३ । तददुष्टेन विद्यते | ६ । १ । १२ । तदनित्येऽनित्यम् । ७ । १ । २५ । तदभावाद्णु मनः । ७ | १ | ३० | 20 तदमावादव्यभिचारः । ४ । १ । ११ । तदभावे संयोगाभावेऽपादुभीतः स मोक्षः । ५ । २ । २० । तदळिङ्गमेकद्रव्यवच्यात् कर्मणः | २ | १ | २१ | तद् दुष्टभोजने न विद्यते । ६ । १ ) ९ । तदु दुष्टं ज्ञानम् । ९ । २६ । 25 तद्वचनादाम्नायप्रामाण्यम् । १ । १ । ३ । तद्वचनादाम्नायप्रामाण्यमिति । १० | २१ | तद्विपरीतमणु । ७ । १ । १७ । तद् विशेषेणादृष्टकारितम् । ५ । २ । २ ।

```
तद् विशेषेणादृष्टकारितम् । ५ | २ । ४ |
तन्मयत्वात् । ६ । २ | १३ |
तयोः क्रमो यथाऽनितरेतराङ्गभूतानाम् । ६ । १ । ६ ।
तयोर्नित्यत्वानित्यत्वे तेजसो रूपस्पर्शाभ्यां व्याख्याते । ७ । २ । २ ।
                                                                               5
तयोर्निष्पत्तिः प्रत्यक्षलैङ्गिकाभ्यां ज्ञानाभ्यां व्याख्याता । १० । ४ ।
तस्मादागमिकम् । २ । १ । १७ ।
तस्मादागमिकम् । ३ । २ । ८ ।
तस्मिन् द्रव्यं कर्म गुण इति संशयः । २ । २ । २५ ।
तस्य कार्थं लिङ्गम् । ४ । १ । २ ।
तुल्यजातीयेष्वर्थान्तरमूतेषु च विशेषस्योभयथा दृष्टत्वात् । २ । २ । २६ ।
                                                                               10
वणकर्म वायुसंयोगात् । ५ । १ । १४ ।
त्र मेः । ६ । २ । १४ ।
तेजसो द्रव्यान्तरेणावरणाच । ५ । २ । २२ ।
तेजस्युष्णता | २ | २ | ४ |
तेजो रूपस्पई वत् । २ । १ । ३ ।
                                                                               15
त्रपुसीसळोहरजतसुवर्णांनां तेजवानामग्निसंयोगाद् द्रवताऽद्भिः सामान्यम् । २ । १ । ७ ।
                                      द
दिकालावाकाशं च कियावद्भयो वैधम्यांत्रिष्कियाणि । ५ । २ । २३ ।
दुष्टं हिंसायाम् । ६ । १ । १० ।
दृष्टत्वादहेतुः प्रत्ययः । ७ । २ । २१ ।
                                                                               20
दष्टमदृष्टम् । २ | २ | २ | २० |
हर्ष इष्टवत्। २। २। २१ ।
हष्टं यथादृष्टमयथादृष्टमुभयथा दृष्टत्वात् । २ । २ । २२ ।
दृष्टानां दृष्टप्रयोजनानां दृष्टाभावे प्रयोगोऽभ्युदयाय । ६ । २ । १ ।
दृष्टानां दृष्टप्रयोजनानां दृष्टाभावे प्रयोगोऽभ्युदयाय । १० । २० ।
                                                                               25
दृष्टान्ताच । ७ । १ । २० ।
हष्टेषु भावादहष्टेष्वभावात् । ८ | १३ ।
देवदत्तो गच्छति विष्णुमित्रो गच्छतीति चोपचाराच्छरीरप्रत्यक्षः । ३ । २ । ११ ।
```

|    | दोषात् । २ । २ । ३ ५ ।                                                                                                                                                       |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | द्रवत्वात् स्यन्दनम् । ५   २   ५                                                                                                                                             |
|    | द्रव्यगुणकर्मणां द्रव्यं कारणं सामान्यम् । १ । १ । १७ ।                                                                                                                      |
|    | द्रव्यगुणकर्मभ्योऽर्थान्तरं सत्ता । १ । २   ८ ।                                                                                                                              |
| 5  | द्रव्यगुणकर्मवैवस्याद् भावाभावमात्रं तमः । ५ । २ । २१ ।                                                                                                                      |
|    | द्रव्यःवगुणत्वकर्मत्वप्रतिषेधो भावेन व्याख्यातः । ७ । २ । ३० ।                                                                                                               |
|    | द्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते । २ । १ । २७ ।                                                                                                                          |
|    | द्रव्यत्वनिसत्वे वायुना व्याख्याते । २ । २ । ७ ।                                                                                                                             |
|    | द्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते । २ । २ । १३ ।                                                                                                                          |
| 10 | द्रव्यत्वनिद्यत्वे वायुना व्याख्याते । ३ । २ । २ ।                                                                                                                           |
|    | द्रव्यत्वनिद्यत्वे बायुना व्याख्याते   ३   २   ५ ।                                                                                                                           |
|    | द्रव्यत्वं गुगत्वं कर्मत्वं च सामान्यानि विद्येषाश्च । १ । २ । ५ ।                                                                                                           |
|    | द्रव्याणां द्रव्यं कार्यं सामान्यम् । १ । १ । २२ ।                                                                                                                           |
|    | द्रव्याणि द्रव्यान्तरमारमन्ते । १ । १ । ८ ।                                                                                                                                  |
| 15 | द्रव्याश्रय्यगुणवान् संयोगविभागेष्वकारणमनपेक्ष इति गुणळक्षणम् । १ । १ । १५ ।                                                                                                 |
|    | द्रव्ये दव्यगुणकर्मापेक्षम् । ८ । ७ ।                                                                                                                                        |
|    | द्रव्येषु ज्ञानं व्याख्यातम् । ८ । १ ।                                                                                                                                       |
|    | द्रव्येषु पञ्चात्मकं प्ररयुक्तम् । ८ । १५ ।                                                                                                                                  |
|    |                                                                                                                                                                              |
| 20 | द्रव्य जनामवरवरकारकारकारणाः का)रणायानपद्यात् । ८ । १० ।                                                                                                                      |
|    | द्रव्येष्वनितरेतरकारणास्का(णाः का)रणायौगपद्यात् । ८ । १० ।<br>द्वयोस्तु प्रवृत्त्योरमावात् । २ । २ । ३८ ।                                                                    |
|    |                                                                                                                                                                              |
|    | द्वयोस्तु प्रवृत्त्योरमावात् । २ । २ । ३८ ।                                                                                                                                  |
|    | द्वयोस्तु प्रवृत्त्योरमावात् । २ । २ । ३८ ।<br>द्वित्वप्रमृतयश्च संख्याः पृथक्तत्रं संयोगविमागाश्च । १ । १ । २३ ।<br>ध                                                       |
|    | द्वयोस्तु प्रवृत्त्योरमावात् । २ । २ । ३८ ।<br>द्वित्वप्रमृतयश्च संख्याः पृथक्तत्रं संयोगविमागाश्च । १ । १ । २३ ।<br>ध<br>धर्मविशेषात् । ४ । २ । ५ ।                         |
|    | द्वयोस्तु प्रवृत्त्योरमावात् । २ । २ । ३८ ।<br>द्वित्वप्रमृतयश्च संख्याः पृथक्तत्रं संयोगविमागाश्च । १ । १ । २३ ।<br>ध<br>धर्मविज्ञेषात । ४ । २ । ५ ।                        |
| 25 | द्वयोस्तु प्रवृत्त्योरमावात् । २ । २ । ३८ ।<br>द्वित्वप्रमृतयश्च संख्याः पृथक्तवं संयोगविभागाश्च । १ । १ । २३ ।<br>ध<br>धर्मविशेषात् । ४ । २ । ५ ।<br>धर्माच । ९ । २४ ।<br>न |
| 25 | द्वयोस्तु प्रवृत्त्योरमावात् । २ । २ । ३८ ।<br>द्वित्वप्रमृतयश्च संख्याः पृथक्तत्रं संयोगविमागाश्च । १ । १ । २३ ।<br>ध<br>धर्मविद्योषात् । ४ । २ । ५ ।<br>धर्माच । ९ । २४ ।  |

ततीयं परिशिष्टम् ।

न तु कार्यांभावात् कारणाभावः । १ । २ । २ । न तु शरीरविशेषाद् यज्ञदत्तविष्णुमित्रयोजीनविशेषः । २ । २४ । न द्रव्याणां व्यतिरेकात् । १ । १ । २० । नाड्या वायुसंयोगादारोहणम् । ५ । २ । ६ । नाना व्यवस्थातः । ३ । २ । १६ । õ नास्ति घटो गेह इति सतो घटस्य गेहसंयोगप्रतिषेघः । ९ । १० । नास्त्यन्यश्चन्द्रमा इति सामान्य।चन्द्रमसः प्रतिषेधः । ९ । ११ । निःसङ्ख्याःवात् कर्मगुणानां सर्वेकत्वं न विद्यते । ७ । २ । ६ । नित्यवैधम्यात् । २ । २ । ३१ । ्रात्र के स्टिश्वेष स्टि**ल्व**्य नित्यं परिमण्डलम् । ७ । १ । २६ । 10 नित्येष्वभावादनित्येषु भावात् । २ । २ । १० | निष्क्रमणं प्रवेशनमित्याकाशस्य छिङ्गम् । २ । १ । २० । निष्क्रियत्वात् । ७ | २ । १७ । निष्पत्तिश्च । ७ । २ । ३ । नोदनविशेषादुद्सनविशेषः । ५ । १ । १० । 15 नोदनविशेषाभावाद् नोर्द्धं न तिर्थग् गमनम् । ५ । १ । ८ । नोद्नात् पीडनात् संयुक्तसंयोगाच । ५ । २ । ७ । नोदनादभिघातात् संयुक्तसंयोगाच पृथिव्यां कर्म । ५ । २ । १ । नोदनादाद्यमिषोः कर्म कर्मकारिताच संस्कारादुत्तरं तथोत्तरमुत्तरं च 4 ११ निष्क्रियाणां समवायः कर्मभ्यः प्रतिषिद्धः । ५ । २ । २५ ।  $\mathbf{20}$ q पुष्पवस्त्रयोः सति सन्निकर्षे गन्धान्तराप्रादुर्भावो वस्त्रे गन्धाभावलिङ्गम् । २ । २ । १ । पृथिवीकर्मणा तेजःकर्म वायुकर्म व व्याख्यातम्ा ५ । २०११ ३००००० हे 🕬 पृथिव्यापस्तेजो वायुराकाझं काळो दिगात्मा मन इति द्रव्याणि । १ । १ । ४ । पृथिव्यां रूपरसगन्धस्पर्शा द्रव्यानिसत्वादनिसाः । ७ । १८) ४ । १८ का व्याप्त का का 25प्रसाधपूर्वकत्वात् संज्ञाकर्मणः । २ । १ । १९ । प्रत्यक्षाप्रत्यक्षाणामप्रत्यक्षत्वात् संयोगस्य पञ्चात्मकं न विद्यते । ४ । २ । १ । परत्रं समवायात् प्रत्यक्षत्वाच नात्मगुणो न मनोगुणः । २ । १ । २५ ।

मझदत्त इति सति सनिकर्षे प्रत्यक्षाभावाद् दृष्टं लिझं न विद्यते । ३ । २ । ६ ।

य

मन आत्मा च। ८। २। मणिगमनं सूच्यभिसर्पणमित्यदृष्टकारितानि । ५। १। १५ । महत्यनेकद्रव्यवत्त्वाद्रूपाचोपछब्धिः । ४। १। ६। मुसलाभिघातानु मुसल्डसंयोगाद्धस्ते कर्म । ५। १। ५।

20

25

म

15 भविष्यतीति कार्यांन्तरे दृष्टत्वात् । १० । ६ । भावदोष उपघा । ६ । २ । ४ । भावः सामान्यमेव । १ । २ । ४ । भूतमिति प्रत्यक्षं व्याख्यातम् । १० । ५ । भूयस्त्वाद् गन्धवत्त्वाच्च पृथिवी गन्धज्ञाने । ८ । १६ ।

बुद्धिपूर्वा वाक्यकृतिर्वेदे। ६। १। १। बुद्धिपूर्वो ददातिः । ६। १। ४।

ब

Ħ.

प्रयत्नाभावे गुरुत्वात् सुप्रस्य पतनम् । ५ । १ । १३ । 5 प्रयत्नायौगपद्याच्छानायौगपद्याचैकं मनः । ३ । २ । ३ । 9 प्रवृत्तिनिवृत्ती च प्रत्यगात्मनि दृष्टे परत्र लिङ्गम् । ३ । १ । १४ । प्रसिद्धपूर्वकत्वादपदेशस्य । ३ । १ । ९ । प्रसिद्धा इन्द्रियार्थाः । ३ । १ । ९ । प्राणापाननिमेषोन्मेषजीवनमनोगतीन्द्रियान्तरविकाराः सुखदुःखे इच्छाद्वेषौ 10 प्रयत्नश्चेत्यात्मलिङ्गानि । ३ । २ । ४ ।

प्रथमाशब्दात् । २ | २ | ४० । परत्वापरत्वयोः परत्वापरत्वाभावोऽणुत्वमहत्त्वाभ्यां व्याख्यातः | ७ । २ | २७ | प्रयत्नविशेषान्नोदनविशेषः | ५ । १ | ९ । प्रयत्नाभावे गुरुत्वात् सुप्रस्य पतनम् । ५ । १ । १३ ।

#### तृतीयं परिशाष्टम् ।

यच्चान्यत् सतस्तदप्यसत् | ९ | ५ | यतोऽभ्युदयनिःश्रेयससिद्धिः स घर्मः । १ | १ | २ | यदि च दृष्टप्रस्यक्षोऽहं देवदत्तोऽहं यज्ञ*द्*त्त इति । ३ | २ | १० | युतसिद्ध्यभावात् कार्यकारणयोः संयोगविभागौ न विद्येते । ७ | २ | १४ |

#### ₹

स्परसगन्धस्पर्शवती पृथिवी । २ । १ । १ । स्परसगन्धस्पर्शव्यतिरेकादर्थान्तरमेकत्वं तथा पृथक्त्वम् । ७ । २ । १ । स्परसगन्धस्पर्शाः संख्याः परिमाणानि पृथक्त्वं संयोगविभागौ परत्वापरत्वे बुद्धयः सुखदुःखे इच्छाद्वेषौ प्रयत्नश्च गुणाः । १ । १ । ५ । स्परसस्पर्शवत्य आपो द्रवाः स्निग्धाश्च । २ । १ । २ । स्पसंस्कारामावाद् वायावनुपळव्विः । ४ । १ । ८ । स्पाणां स्त्पम् । १ । १ । २६ ।

#### ल

लिङ्गमाकाशस्य | २ | १ | २६ | लिङ्गाचानित्यः | २ | २ | ३७ | लैङ्गिकं प्रमाणं व्याख्यातम् | १० | १९ |

#### व

वायुरिति सति सन्निकर्षे प्रत्यक्षाभावाद् दृष्टं लिङ्गं न विद्यते । २ । १ । १ । वायुः स्पर्शवान् । २ । १ । ४ । वायोर्वायुसम्मूच्छेनं नानात्वे लिङ्गम् । २ । १ । १४ । विद्यते चानर्थान्तरत्वाद्यमस्य । ६ । २ । १० । विद्याविद्यातश्च संशयः । २ । २ । २ । विद्याविद्यातश्च संशयः । २ । २ । २ । विद्याविद्यातश्च संशयः । २ । २ । २ । विद्याविद्यातश्च संशयः । २ । २ । २ । विद्याविद्यातश्च संशयः । २ । २ । २ । विद्याविद्यातश्च संशयाः । ६ । १ । २८ । विद्यिष्टे अव्हत्तिः । ६ । १ । १२ । विद्याणी ककुद्यान् प्रान्तेवालधिः सास्नावानिति गोत्वे दृष्टं लिङ्गम् । २ । १ । ८ । विद्याणी तस्मादश्चो विद्याणी तस्माद् गौरिति च । ३ । १ । १२ ।

15

224

5

#### अकारादिकमेण वैशेषिकसूत्रपाठः ।

```
वृक्षाभिसर्पणमित्यदृष्टकारितम् । ५ | २ | ८ |
वैदिकं च | ५ | २ | ११ ।
व्यवस्थितः पृथिव्यां गन्धः । २ | २ | ३ |
```

<sup>5</sup> शब्दार्थावसम्बद्धौ । ७ । २ । १९ । ज्ञास्त्रसामर्थ्याच । ३ । २ । १७ । शिरः प्रष्ठमुद्रं पाणिरिति तद्विरोषेभ्यः । १० । ११ । श्रोत्रप्रहुणो योऽर्थः स ज्ञब्दः । २ । २ । २४ ।

#### स

```
10 सचासन् | ९ | ४ |
    सति च कार्यासमवायात् । १० | ९।
    सतो छिङ्गाभाबात् । २ | २ | ३० |
    सद्कारणवत् तन्नित्यम् । ४ । १ । १ ।
    सद्नित्यं द्रव्यवत् कार्यं कारणं सामान्यविशेषवदिति द्रव्यगुणकर्मणामविशेषः
15
                                                               1818101
    सद्सतोर्वेंधम्यात् कार्ये सद्सत्ता न । ९ | १२ |
    संदसत् । ९ | २ |
    सदिति यतो द्रव्यगुगकर्मसु । १ । २ । ७ ।
    सन्त्ययोनिजा वेदछिङ्गाचेति । ४ । २ । ९ ।
20 सन्दिग्वस्तूपचारः । ३ । २ । १२ ।
    सन्दिग्धाः सति बहुत्वे । २ । २ । ४१ ।
    समभिव्याहारतो दोषः । ६ । १ । ११ ।
    समवायिनः श्वेयाच्छ्वेयबुद्धेः धेते बुद्धिस्ते कार्यकारणभूते । ८ | ९ |
    समाख्यामावात् । ४ । २ । ७ ।
    समे आत्मत्यागः परत्यागो वा । ६ । १ । १७ ।
25
    समे हीने चाप्रवृत्तिः । ६२ । १४ ।
    सम्प्रतिपत्तिभावाच । २ । २ । ४० ।
```

230

सम्बन्धसम्बन्धादिति<sup>ः</sup>चेत् सन्देहः । ७ । २ । २३ । सर्पिजेतुमधूच्छिष्टानां पार्थिवानामग्निसंयोगाद् द्रवताऽद्भिः सामान्यम् । २ । १ । ६ । सहिङ्गाविशेषाद् विशेषळिङ्गाभावाचेको भावः । १ । २ । १८ । संख्याः परिमाणानि पृथक्तवं संयोगविभागौ परत्वापरत्वे कर्म च रूपिद्रव्यसमवाया-बाक्ष पाणि । ४ । १ | १२ । 5 संख्याभावः सामान्यतः । २ | २ | ४३ | संख्याभावात् । २ । २ । ३९ । संज्ञाकर्म त्वरमद्विशिष्टानां लिङ्गम् । २ | १ । १८ । संज्ञादिमत्त्वाम् । ४ । २ । ८ । संयुक्तसमवायादग्नेवैंशेषिकम् । १० | १८ । 10 संयोगविमागयोः संयोगविभागाभावोऽणुत्वमइत्त्वाभ्यां व्याख्यातः । ७ । २ । १२ । संयोगविभागाः कर्मणाम् । १ । १ | २८ । संयोगविभागानां कर्म। १। १। १९। संयोगादभावः कर्मणः । २ । १ । २३ । संयोगाद्वा । १० । १३ । 15 संयोगाद् विभागाच्छब्दाच शब्दनिष्पत्तेः । २ । २ । ३६ । संयोगानां द्रव्यम् । १ । १ । २५ । संयोगाभावे गुरुत्वात् पतनम् । ५ । १ । ७ । संयोगिनो दण्डात समवायिनो विषाणाच । ७ । २ । २० । संयोगि समवायि एकार्थसमवायि विरोधि च । कार्यं कार्यान्तरस्य कारणं 20 कारणान्तरस्य । विरोधि अभूतं भूतस्य भूतमभूतस्य अभूतमभूतस्य भूतं भूतस्य | ३ | १ | ८ | संशयनिर्णययो रर्थान्तरभावश्च ज्ञानान्तरत्वे हेतुः । १० | ३ | संस्काराभावे गुरुत्वात् पतनम् । ५ । १ । १८ । सामयिक: शब्दाद्र्थप्रत्ययः । ७ । २ । २४ । 25 सामान्यतो दृष्टाचाविरोषः । २ । १ । १६ । सामान्यतो दृष्टाचाविशेषः । ३ । २ । ७ ।

#### चतुर्थं परिशिष्टम् ।

सामान्यप्रत्यक्षाद् विशेषाप्रत्यक्षाद् विशेषस्मृतेश्च संशयः । २ । २ । १९ । सामान्यविशेषापेक्षं द्रव्यगुणकर्मसु । ८ । ६ । सामान्यविशेषाभावाच । १ । २ । ११ । सामान्यविशेषाभावेन च । १ । २ । १६ । 5 सामान्यविशेषाभावेन च । १ । २ । १७ । सामान्यविशेषेषु सामान्यविशेषाभावात् तत एव ज्ञानम् । ८ । ५ । सामान्यविशेषेषु सामान्यविशेषाभावात् तत एव ज्ञानम् । ८ । ५ । सामान्यं विशेष इति बुद्धपेक्षन् । १ । २ । ३ । सामान्यं विशेष इति बुद्धपेक्षन् । १ । २ । ३ । सुखदुःखज्ञाननिष्पत्त्यद्विशेषादैकात्म्यम् । ३ । २ । १५ । सोडनपदेशः । ३ । १ । ३ ।

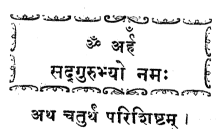
#### he

हस्तकर्मणा दारककर्म व्याख्यातम् । ५ । १ । ११ । 15 हस्तकर्मणा मनसः कर्मे व्याख्यातम् । ५ । २ । १५ ।

स्पर्शश्च । २ । १ । ९ ।

 $\mathbf{20}$ 

हेतुपरदेशो छिङ्गं निमित्तं प्रमाणं कारणमिखनथान्तरम् । ९ । २० ।



वैशेषिकसत्रसंख्यातारतम्यमाहिकविभागश्च ।

चन्द्रानन्दादिवृत्तिकृदभिमतायां सूत्रसंख्यायां प्रत्यध्यायं प्रत्याह्निकं च यत् पर-स्परतस्तारतम्यं वर्तते तदत्रोपदर्श्यते ।

किञ्च, आहिकविभागेऽपि चन्द्रानन्दादीनां नैकमत्यम् । उपस्कारक्वतः श्रङ्करमिश्र-25 स्याभिषायेणास्य प्रन्थस्य दशस्वप्यध्यायेषु प्रत्यध्यायमाहिकद्वयम् । मि.वृत्तिक्वतोऽपि

स एवाभिप्रायः प्रतीयते । चन्द्रानन्दस्य तु आधेषु सप्तस्वेवाध्यायेषु आह्निकद्वयमभि-प्रेतम्, अन्त्येषु त्रिष्वध्यायेषु न कश्चिदप्याह्निक्तविभागोऽभिमतः । वैकमे पञ्चदरो शतके विद्यमानस्य सर्वदर्श्वनसंग्रहकृतः सायणमाधवाचार्यस्यापि चन्द्रानन्दवदेवाभिप्रायः प्रतीयते, तथाहि—तेन सर्वदर्शनसंप्रहे वैरोषिकदर्शनप्रस्तावे प्रत्यध्यायं प्रत्याह्निकं च विषयविभागनिरूपणप्रसङ्गे सप्तमाध्यायपर्यन्तं प्रत्यध्यायमाह्निकद्वयं निर्दिष्टम्, अष्टम-नवमदशमाध्यायेषु न कश्चिदप्याह्निकविभागो निर्दिष्टः । तद्यथा—

" अथौरद्रक्यदर्शनम् ॥ १० ॥ इह खळु निखिरुप्रेक्षावान् निसर्गप्रतिकूरुवेद-नीयतया निखिरूारमसंवेदनसिद्धं दुःखं जिहासुस्तद्धानोपायं जिज्ञासुः परमेश्वरसाक्षास्कार-मुपायमाकल्यति, ' यदा चर्मवदाकाशं वेष्टयिष्यन्ति मानवाः । तदा शिवमविज्ञाय दुःखस्यान्तो भविष्यति ॥ ' इत्यादिवचनप्रामाण्यात् । परमेश्वरसाक्षात्कारश्च श्रवणमनन- 10 भावनाभिर्भावनीयः, यदाह— 'आगमेनानुमानेन ध्यानाभ्यासबल्लेन च । त्रिधा प्रकल्पयन् प्रज्ञां रूभते तत्त्वमुत्तमम् ॥ ' तत्र मननमनुमानाधीनम् । अनुमानं च व्याप्तिज्ञानाधीनम् । व्याप्तिज्ञानं पदार्थविवेकसापेक्षम् । अतः पदार्थषट्कम् ' अथातो धर्मं व्यास्यास्यामः ' [ वै० सू० १ । १ । १ ] इत्यादिकायां दशरुक्षण्यां कणभक्षेण भगवता व्यवस्थापितम् ।

तत्राह्विकद्वयात्मके प्रथमेऽध्याये समवेताशेषपदार्थं कथनकारि । तत्रापि प्रथमाह्विके 15 जातिमन्निरूपणम् । द्वितीयाह्विके जातिविशेषयोर्निरूपणम् । आह्विकद्वययुक्ते द्वितीयेऽध्याये द्वव्यनिरूपणम् । तत्रापि प्रथमाह्विके मूतविशेषठक्षणम् । द्वितीये दिक्काळपतिपादनम् । आह्विकद्वययुक्ते तृतीय आत्मान्तःकरणळक्षणम् । तत्राप्पात्मरुक्षणं प्रथमे । द्वितीयेऽन्तः-करणरुक्षणम् । आह्विकद्वययुक्ते चतुर्थे शरीरतदुग्योगिविवेवनम् । तत्रापि प्रथमे तदु-पयोगिविवेचनम् । द्वितीये शरीरविवेचनम् । आह्विकद्वयवति पञ्चमे कर्मपतिपादनम् । 20 तत्र प्रथमे शरीरसम्बन्धिकर्मचिन्तनम् । द्वितीये मानसकर्मचिन्तनम् । आह्विकद्वय-शास्ति षष्ठे श्रौतधर्मनिरूपणम् । तत्रापि प्रथमे दानप्रतिग्रदध्वर्मविवेकः । द्वितीये चातुराश्रम्योचितधर्मनिरूपणम् । तत्रापि प्रथमे दानप्रतिग्रदध्वर्मविवेकः । द्वितीये चातुराश्रम्योचितधर्मनिरूपणम् । तथाविधे सप्तमे गुणसमवायगतिपादनम् । तत्रापि प्रथमे द्वद्विनिरपेक्षगुणप्रतिपादनम् । द्वितीये तत्सापेक्षगुणप्रतिगादनं समवायपतिपादनम् । 25 दश्यमेऽन्रुमानभेदप्रतिपादनम् । " इति सर्वदर्शनसंग्रहे ।

õ

## वैशेषिकस्त्त्रसंख्यातारतम्यमाह्निकविभागश्च ।

| स्रथ वृत्तिवृ | तामभिषायेण | प्रत्य <b>ध्या</b> यं | <b>प्रत्या</b> ह्निकं | च | सूत्रसंख्यातारतम्यसुपदइर्थते— |
|---------------|------------|-----------------------|-----------------------|---|-------------------------------|
|---------------|------------|-----------------------|-----------------------|---|-------------------------------|

|           |                         |     |                              |                     | • • • •                      |
|-----------|-------------------------|-----|------------------------------|---------------------|------------------------------|
|           | <sup>1</sup> <b>अ</b> . | ઞા. | <b>चन्द्रानन्दरचितवृत्तौ</b> | मि. वृत्तौ          | उपस्कारे सूत्रसंख्या         |
|           | 8                       | १   | २९                           | ३१                  | ३१                           |
|           | "                       | २   | १८                           | १७                  | १७                           |
| 5         | <b>ર</b> :              | १   | २८                           | ३ १                 | ३१                           |
|           | 37                      | ২   | ४३                           | ३७                  | 30                           |
|           | R                       | 2   | 88                           | १५                  | 88                           |
|           | "                       | २   | १७                           | १५                  | २१                           |
| <b>10</b> | 8                       | 8   | 88                           | १२                  | १३                           |
|           | 75                      | २   | ९                            | १०                  | 88                           |
|           | ц                       | 8   | 86                           | १६                  | १८                           |
|           | ""                      | २   | २८                           | २६                  | २६                           |
|           | Ę                       | 8   | १८                           | १५                  | १६                           |
|           | "                       | २   | १९                           | १८                  | १६                           |
| 15        | و                       | १   | <b>३२</b>                    | २२                  | २५                           |
| a j       | "                       | २   | ३१                           | ३२                  | २८                           |
|           | ٢                       |     | १७                           | *?. ?३)<br>*?. ५)?८ | * <b>१.</b> ११ <br>*२. ६  १७ |
| 20        | <b>S</b>                |     | २८                           | *?. 0               | * <b>?.</b> १५)<br>\$7. १३)  |
| 5. T      | 80                      |     | २१                           |                     | *१. ७)<br>*२. ९)१६           |
|           | सर्वाप्रम्-             | -   | ३८४                          | इर्ड                | 300                          |

1 अ.=अध्यायः । आ.=आहिकम् ।

\* प्रथमः स्थ्लाङ्क आहिकस्चकः, द्वितीयः स्क्माङ्कः स्त्रसंख्यास्चकः ।



ॐ अई सदग्रहभ्यो नमः

### अथ पञ्चमं परिशिष्टम्।

## सर्वसिद्धान्तप्रवेशके वैशेषिकदर्शनम् ।

[सर्वदर्शनसिद्धान्तेषु सम्यक् प्रवेशकस्य केनचिच्चिरन्तनेन जैनमुनिप्रवरेण रचितस्य सर्वसिद्धान्तप्रवेशक।भिषस्य ताल्रपत्रलिखितं प्रतिद्वयं जेसलमेरनगरे जैनज्ञानभाण्डागारे विद्यते । तत्रैको प्रतिर्विकमसंवत् १२०१ वर्षे लिखिता, अपरा तु ततोऽपि प्राचीना प्रतिभाति । तत्र नैयायिक-वैरोषिक-जैन-सांख्य-बौद्ध मीमांसक-चार्वाकदर्शनानीति यथा-सङ्ख्यं सप्त दर्शनानि निरूपितानि । तेषु वैरोषिकदर्शनं यथा प्रतिपादितं तथात्रोपदर्श्यते ।

सर्वसिद्धान्तप्रवेशकस्य प्रतिद्वये या विक्रमसंवत् १२०१ वर्षे लिखिता प्रतिः 10 सात्र B संज्ञया व्यवहृता, या तु ततोऽपि प्राचीना सा A संज्ञया निर्दिष्टा । एवं च A-B प्रत्योर्भध्ये यान्युपयोगीनि पाठान्तराणि तान्यत्र यथायोगम् A संकेतेन B संकेतेन वोपदर्शितानि ]

## सर्वसिद्धान्तप्रवेदाके वैद्येषिकदर्द्यानम् ।

" अथ वैशेषिकतन्त्रसमासप्रतिपादनायाह-द्रव्य-गुण-कर्म-सामान्य-विशेष-समवा- 15 यानां तत्त्वज्ञानान्निःश्रेयसाधिगमः । तत्र नव द्रव्याणि-' प्रथिव्यापस्तेजो वायुराकाशं कालो दिगारमा मन इति द्रव्याणि ।' [ वै० सू० १ । १ । ४ ]

१. अस्याः प्रतेरन्त ईदश उल्लेख उपलभ्यते-

''॥ संवत् १२०१ वर्षे ॥ माधमासीयचरमशकले तुरीयतिथौ तिमिरासहनवास**रे भृगुकच्छ** स्थितिमता पण्डितेन यशसा सहितेन धवलेन पुस्तिकेयमलेखि ॥ "

एवं च संवत् १२०१ वर्षे माधकृष्णचतुर्थ्यां रविवासरे भृगुकच्छे यशोधवलाभिधेन पण्डितेन पुस्तिकेयं लिखितेति प्रतिभाति ।

۲.S. (

5

तत्र पृथिवीत्वयोगात् पृथिवी । सा च द्विधा-निर्देया चानित्या च । तत्र परमाणु-लक्षणा नित्या, कार्यलक्षणा त्वनित्या । सा च चतुर्दशगुणोपेता, तद्यथा-रूप-रस-गन्ध-रपर्श-सद्वया-परिमाण-पृथक्त्व संयोग विभाग-परत्वा-ऽपरत्व-गुरुत्व-द्ववत्व-वेगैश्चतुर्दशभिर्गु-णैर्गुणवती ॥

5

'अप्त्वाभिसम्बन्धादापः ' [ प्र० भा० प्र० १४ ]। ताश्च रूप-रस-स्पर्श-सङ्ख्या-परिमाण-प्रथक्त्व-संयोग-विभाग-परत्वा-ऽपरत्व-गुरुत्व-स्वाभाविकद्रवत्व-स्नेह-वेगवत्यः । तासु च रूपं शुक्कमेव, रसो मधुर एव, स्पर्शः शीत एव ॥

'तेजस्त्वाभिसम्बन्धात् तेजः ' [ प्र० भा० प्र० १५ ] । तच्च रूप-स्पर्श-सङ्ख्या-परिमाण-प्रथक्त्व-संयोग-विभाग-परत्वा-ऽपरत्व-नैमित्तिकद्ववत्व-वेगैरेकादशभिर्गुणैर्गुणवत् । 10 तत्र रूपं शुक्कं भारवरं च, स्पर्शे उष्ण एवेति ॥

' वायुत्वाभिसम्बन्धाद् वायुः ' [ प्र० भा० ए० १६ ] इति । स च अनु-ष्णाशीतस्पर्श-सङ्ख्या-परिमाण-पृथक्त्व-संयोग-विभाग-परत्वा-ऽगरत्व-वेगैर्नवभिर्गुणैर्गुणवान् धृति-कम्पादिलिङ्गः शब्दलिङ्गो गर्मधादिवियुक्तोऽनुष्णाशीतस्पर्शलिङ्गश्चेति ॥

' आकाशम् ' इति पारिभाषिकी संज्ञा, एकत्वात् त्तस्य । सद्ध्या-परिमाण पृथक्त्व-15 संयोग-विभाग-शब्दैः षड्भिर्गुणैर्गुणवत् शब्दलिङ्गं चेति ॥

१. नित्याऽनित्य च A । तुल्ना—''सा तु द्विविधा-नित्सा चानित्सा च । परमाणुलक्षणा तित्सा, कार्यलक्षणा त्वनित्सा । " –प्र० भा० पृ० ४ ॥ २. यद्यपि " पृथिवीत्वाभिसम्बन्धात् पृथिवी रूप-रस गन्ध-रपर्श-संख्या-पृथक्त्व-संयोग-विभागपरत्वा-Sपरत्व-गुरुत्व-द्वत्त्व-संस्कारवती " [प्र० भा० पृ० ४-५] इति सर्वेषु वैरोषिकप्रन्थेषु ' वेग शब्दत्स्थाने ' संस्कार'शब्दं पठित्वा चतुर्दशत्वं पृथिवी वोध्यम् । यद्यपि ' संस्कारभेदेषु वेगस्यैव पृथिवयां सम्भवाद् वेग एवात्र उपात्तो प्रन्थकृता इति वोध्यम् । यद्यपि ' संस्कारस्त्रिविधो वेगो भावना स्थितिस्थापकश्च ' [प्र० भा० पृ० १३६] इति वोध्यम् । यद्यपि ' संस्कारस्त्रिविधो वेगो भावना स्थितिस्थापकश्च ' [प्र० भा० पृ० १३६] इति प्रदास्तपादभाष्ये तदनुसारिषु च सर्वेष्वपि प्रन्थेषु संस्कारभेदतया स्थितिस्थापकः परिगणितोऽस्ति, सोऽपि च पृथिवयां वर्तते किन्तु वैरोषिकद्वत्रेषु क्रुत्रचिर्या ' स्थितिस्थापक' सूचनानुपलब्धेरस्मिन्नपि च सर्वसिद्धान्तप्रवेशक्तप्रत्ये कुत्रचिर्य प्रथ्वेषु क्षत्वा दित्तिस्थापकः परिगणितोऽस्ति, सोऽपि च पृथिवयां वर्तते किन्तु वैरोषिकद्वत्रेषु क्रुत्रचिर्या ' स्थितिस्थापक' सूचनानुपलब्धेरस्मिन्नपि च सर्वसिद्धान्तप्रवेशकम्प्रन्थे कुत्रचिर्या तस्योक्रखात् सिर्थतिस्थापकः सूचनानुपलब्धेरस्मिन्नपि च सर्वविसिद्धान्तप्रवेशकम्प्रन्थे कुत्रचिर्या तस्याने स्वीन्या वर्धतेति । तथा च भावनाया आत्मन्येव हतेः परिचिष्टस्य वेगाख्यसंस्कारस्थैव पृथिव्यां वर्तते भावनात्र प्रथित्र्या वर्गतित्तमिति प्रतिभाति । ३गो भावना चेति भेदद्वयमेव स्वीकुरुतेऽयं प्रन्थकारः इति प्रतीयते । तथा च भावनाया आत्मन्येव हतेः परिचिष्टस्य वेगाख्यसंस्कारस्थैव पृथिव्यां वर्ततेः वेगवत्त्वमेवात्र पृथिव्या वर्गितमिति प्रतिभाति । ३ः अर्भ्युति B । तुल्ना—''विषयस्तूपलभ्यमानस्वर्याविष्ठिणम्तान स्वरिद्युक्तः A । ' श्वित्यमम्यावो मेवादिप्रेरण-धारणादिसमर्थः ।' –प्र० भा०, प्र० १८ ॥ ४. गन्धादियुक्तः तिर्याभमेकत्वत्वःः तियगमनस्यभावो मेवादिप्रेरण-धारणादित्तमर्थः ।' –प्र० भा०, प्र० भा०, न्व० भा०, न्वर भाकेकत्वा-अत्यः अत्य नाव्य पर्वाः संज्ञा काल-दिशामेकैकत्वा-अव्य वग्वयः वार्यः संत्रा स्वरित्यः संज्ञा स्वरिः । देग नाव्यः क्या क्रित्तान्वर्य वग्ववः वर्यत्व राव्य वग्वत्व वर्व व्वत्य व्यत्व वरिक्या वर्यः वर्या वर्यक्ति स्वर्यः दिय्यक्तः । अत्यकात्व

'कारूः परापरव्यतिकर-यौगैपद्या-ऽयौगपद्य-चिर-क्षिप्रप्रत्यँयलिङ्गः' [प्र० भाव पृ० २६]। स सङ्घा-परिमाण प्रथक्त्व संयोग-विभागैः पञ्चभिर्गुणेर्गुणवान् ॥

' इत इदम् ' इति यतस्तद् दिशो लिङ्गम् [ वै० सू० २ | २ | १२ ] । तद्यथा-इदमस्मात् पूर्वेण इदमुत्तरेणेति । सङ्ख्या-परिमाण-प्रथक्त्व संयोग-विभागैः पञ्चभिर्गुणैर्गुण-वती, संज्ञा च पारिभाषिकी चेति ॥

' आत्मत्वाभिसम्बन्धादात्मा ' [ प्र० भा० प्र० ३० ] । स च चतुर्दशभिर्गुणेर्गुण-वान् । बुद्धि-सुख-दुःखेच्छा-द्वेष-प्रयत्नलिङ्ग-धर्मा-ऽधर्म संस्कार-सङ्ख्या-परिमाण-प्रथक्त्व-संयोग-विभागाश्चतुर्दश गुणाः ।।

मनस्त्वाभिसम्बन्धाद् मनः । इद्य क्रमज्ञानोर्त्पैन्द्विस्त्रिङ्गं सङ्घ्या-परिमाण-प्रथक्तव-संयोग-विभाग-पॅस्त्वा-ऽपरत्व-वेगैरष्टभिर्गुणैर्गुणवत् । इति द्रव्यपदार्थः ॥

अथ गुणाः— रूप-रस-गन्ध-स्पर्शा <sup>६</sup>विशेषगुणाः, सच्च्या परिमाणानि प्रथक्त्वं संयोग-विभागौ परत्वा-ऽपरत्वे इत्येते सामान्यगुणाः, बुद्धि-प्रुख दुखेच्छा-द्वेष-पयत्न-धर्मा-ऽधर्भ-संस्कारा आत्मगुणाः, गुरुत्वं प्रथिव्युदकयोः, द्रवत्वं प्रथिव्युदकाग्निषु, स्नेहो-ऽम्भस्येव, वेगाख्यः संस्कारो मूर्तद्रव्येष्वेव, आकाशगुणः शब्द इति । गुणत्वयोगाच गुणा इति । तथा चापान्तराळसामान्यानि । रूपत्वयोगाद् रूपम् , रसत्वादियोगाद् रसा- 15

१. **°योगपद्यचिर** A ॥ २. 'प्रत्यय: सङ्ख्या' B । तुलना—'' कालः परापरव्यतिकर-यौगपद्या-Sयौगपद्य-चिर-क्षिप्रप्रत्ययलिङ्गः । '' प्र॰ भा॰, पृ॰ २६ ॥ ३. परि॰  ${f A}$  ॥ ४. °त्पत्ति लिङ्गं मन: संख्या A ॥ ''प्रागा-ऽपान-निमेषोन्मेष-जीवन-मनोगतिरिन्द्रियान्तरविकाराः सुख-टुःखे इच्छाद्वेषौ प्रयत्नश्चेत्यात्मलिङ्गानि " **– वै० सू० ३ । २ । ४ ।** '' आत्मलिङ्गाधिकारे बुद्धचादयः प्रयत्नान्ताः सिद्धाः " - प्र० भा०, पृ० ३४। " आत्मलिङ्गेति । प्रागादिस्चे बुद्धिः कण्ठरवेण नोक्ता इति चेत् ; 20 स्त्रेण विनाऽस्याः प्रत्येयत्वात्, देवदत्तबुद्धया विष्णुमित्रस्येच्छाद्यदर्शनेनाऽऽत्मनीच्छादिकथनेन जनकतया तत्समानाधिकरणवुद्धेः सूचितत्वात् । " - प्र० भा० सेतु० पृ० ३८९ । ५. धरत्वा-ऽपरत्वै: सप्तमिर्ग्रणे -B । तुलना- "तस्य गुणाः संख्या-परिमाण-पृथक्त्व-संयोग-विभाग-परत्वा-Sपरत्व-संस्काराः । " – प्र० भा०, प्र० ३६ । '' संस्कारश्च मूर्तत्वादेव वेगाख्यः । " – प्र० भा० व्योमवती पु० ४२७ । संख्या-परिमाण-पृथक्तव-संयोग-विभाग-परत्वा-ऽपरत्व-संस्काराः मनःसमवेताः ॥ १५४ ॥ २5 - सप्तपदार्थी [ शिवादित्यरचिता ] । ६ " रूप-रस-गन्ध-स्पर्श-स्नेह-सांसिद्धिकद्रवत्व-बुद्धि-सुख-दुःखेच्छा-द्वेष-प्रयतन-धर्मा-८धर्म-भावना-शब्दाः वैशेषिकगुणाः " - प्र० भा० पृ० ३९ । " रूप-स्पर्श्व-गन्ध-रस-शब्दाः सांसिद्धिको द्रवः । बुद्ध्यादिनवशब्दाश्च वैशेषिकगुणाः स्मृताः '' ॥ १ ॥ इति प्राच्यै: परिभाषितत्वात् " – प्र० भा० **स्कित पृ० १६३ ।** – इत्यादयः प्र**शस्तपादभाष्या**नुसारिवैशे-षिकप्रन्थेषु बहव उहेखा दश्यन्ते । वैशोषिकर्शनसूत्रेषु तु नैतद्विषयकः कश्वनापि उहेखः । अतोऽत्र 30 प्रन्थकृता रूप-रस-गन्ध-स्पर्शानां चतुर्गामेव यद् विशेषणगुणत्वं वर्णितं तत् प्रशस्तपादभाष्यपरम्परातो विभिन्नामन्यामेव काञ्चिद४ि परम्परामाश्रित्य कृतं भवेदिति सम्भाव्यते ॥ ७ गुण  ${f B}$ ॥

5

दयः । इति गुणपदार्थः ।

अथ कर्मपदार्थः---- ' उत्क्षेपणमवक्षेपणमाकुञ्चनं प्रसारणं गमनमिति कर्माणि ' [ वै० सू० ३ । १ । ६ ] । कर्मत्वयोगात् कर्म । उत्क्षेपणत्वादियोगाचोत्क्षेपणादयः । गमनप्रहणाच अमण-स्यन्दन-नमनोचननार्थवरोघः । इति कर्मपदार्थः ॥

- <sup>5</sup> 'सामान्यं द्विविधम् —परमपरं चै' [प० भा०, प्र० १६४]। तत्र परं सत्ता द्रव्य-गुण-कर्मसु 'सत् सत् ' इँत्यनुवृत्तिप्रत्ययकारणत्वात् सामान्यमेव । यत् उक्तम् – 'सदिति यतो द्रव्य गुण-कर्मसु सा सत्ता ' [वै० स्० १ । २ । ७ ]। तैथाऽपरं द्रव्यत्व-गुणत्व कर्मत्वादि । तत्र द्रव्यत्वं द्रव्येष्वेव । गुणत्वं गुणेष्वेव । कर्मत्वं कर्मस्वेव । इति सामान्यपदार्थः ।
- 10 ' नित्यद्रव्यवृत्तयोऽन्त्या विशेषाः ' [ प्र० भा०, ए० ४ ] i नित्यद्रव्याणि च चतुंर्विधाः परमाणवो मुक्तात्मानो मुक्तमनांसि चैं । ते चात्यँन्तव्यावृत्तिर्बुद्धिहेतुत्वाद् विशेषा एव । इति विशेषपदार्थः ॥

' अयुतसिद्धानामाधार्या-ऽऽत्रारमूतानां यः सम्बन्ध ईहेतिप्रत्ययहेतुः स समवायः।' [ प्र० भा०, ९० ५, १७१ ] इति समवायपदार्थः ।

15 वैशेषिकसिद्धान्ते प्रमाणं वक्तव्यमिति चेत्, तदुच्यते-लैक्तिकपत्यक्षे द्वे एवं प्रमाणे, रोषप्रमाणानामत्रैवान्तर्भावात् ।

१ ँद्यवरोधनम्-B। ँद्यविरोध: A। तुलना—" अथ विशेषसंज्ञया किमर्थं गमनग्रहणं इतम् १ इति; न, अमगायवरोधार्थवात्। उत्क्षेपगादिशब्दैरनवरुद्धानां भ्रमण-पतन-स्यन्दनादीनामवरोधार्थं गमनग्रहणं इतमिति।" प्र० भा॰ पृ० १५३। "अनवरुद्धानाम्-असंग्रहीतानाम् " – व्योमवती 20 पृ० ६६१। २. च A नास्ति ॥ ३. इत्यनुगतप्र A। "सा चाऽनुवृत्तेहेंतुत्वात् सामान्यमेत्र " – प्र० भा॰ पृ० ४ ॥ ४. अथा B॥ ५. चतुर्धा B॥ ६ च A नास्ति ॥ ७ चांत्यत्व-व्या A ॥ ८. "तिप्रत्ययहे? – B। "ते च खल्ज अखन्तव्यावृत्तिबुद्धिहेतुत्वाद् विशेषा एव " -प्र० भा॰ [व्योमवतीसमेते] पृ० ५५ ॥ ९. इहेदंप्रत्यय B। " इहेति यतः कार्यकारणयोः स समवायः " वै० स्० ७ २ । २९ । यधपि मुद्रिते प्रशस्तपादभाष्ये 'इह्रप्रत्ययहेतु: 'इत्येव 25 पाठ उपलभ्यते, किन्तु वैशेषिकसूत्रोपस्कारे 'तदुत्तं पदार्थप्रवेशाख्ये प्रकरणे – अयुतसिद्धा-नामाधार्या-ऽऽधारभूतानां यः संवन्ध् इहेतिप्रत्ययहेतुः स समवायः [प्र० भा॰] इति ' [पृ० १९३] इति प्रशस्तपादमाध्यपाठ उद्धतोऽस्तीति ध्येयम् ॥ १०. यद्यपि "प्रत्यक्षानुमानागमाः प्रमागानि " [प्र० मी॰ पु॰ ७] इति प्रमागमीनांसायां न्यायावतारवृत्तो [पृ॰ ९] स्वाद्वादरत्ना-कररादिषु [ प्र० ३१३, १०४१] च प्रमाणत्रितयं वैशेषिकसम्मतत्वेनोक्तं किन्तु सा केषाश्विद् व्याख्यातॄणां 30 व्याप्र्यगरम्परा [दर्यताम्-व्योमवती पृ० ५५४, ५८४, ५८७], नान्येषामिति ध्येयम् ॥ तत्र लैक्तिकं प्रमाणं दर्शयत्नाह-अस्येदं कार्यम् अस्येदं कारणं सम्बन्ध्येकार्थ-समवायि विरोधि चेति लैक्तिकम् । अस्येदं कार्यम् , यथा विशिष्टो नदीपूरो वृष्टेः । अस्येदं कारणम् , यथा मेघोन्नतिर्न्नृष्टेरेव । सम्बन्धि द्विविधम् - र्संयोगि समवायि चेति । तत्र संयोगि यथा धूमोऽग्नेः । सम वायि यथा विषाणं गोः । एकार्श्वसमवायि द्विविधम् - कार्यं कार्यान्तरस्य, कारणं कारणान्तरस्य चेति । तत्र कार्यं कार्यान्तरस्य, यथा रूपं स्पर्शस्य । कारणं कारणान्तरस्य, यथा पाणिः पादस्य । विरोधि चतुर्विधम् - अभूतं भूतस्य, भूतमभूतस्य, अभूतमभूतस्य, भूतं भूतस्येति । तत्र अभूतं वर्षकर्म भूतस्य वाय्वभ्रसंयोगस्य लिङ्गम् । तथा भूतं वर्षकर्म अभूतस्य वाय्वभ्रसंयोगस्य लिङ्गम् । अभूतमभूतस्य, यथा अभूता श्यामता अभूतस्य घैटाग्निसंयोगस्य लिङ्गम् । भूतं भूतस्य, यथा स्यन्दनकर्म सेर्तुंबन्धस्य । तथाऽगरमपि लिङ्गनुस्पेक्ष्यमनया दिशा - यथा जळनसादोऽगस्त्युदयस्य, तथा चन्द्रोदयः समुद्रवृद्धेः कुमुद्विकाशस्य चेर्ह्यादि । तच्च 'अस्येदम् ' इत्य दिना स्चितम्, यतो लिङ्गोगरुक्षणायेदं सूत्रं न नियमप्रतिगादनायेति ॥

आह--परयक्षलक्षणं किम् !इति चेत्, तदाह-'आरमे निद्रय-मनो-ऽर्थसन्नि कर्षाद् यन्निष्पद्यते तँदन्यत् ' [वै० सू० ३ | १ | १३ ] । अस्य व्याख्या-आत्मा मनसा युज्यते, मन इन्द्रियेण, इन्द्रियम्धेनेति । ततश्चतुष्टर्यसन्नि कर्षाद् घट-रूपादिज्ञानम्, त्रैयसन्नि कर्षा- 15 च्छब्दे, द्वैयसन्निकर्षात् सुखादिषु । एवं प्रत्यक्षमपि निर्दिष्टम् ॥

## इति ''वैशेषिकमतं समाप्तम् ॥ "

१. "अस्येदं कार्यं कारणं सम्बन्ध्येकार्थसमवायि विरोधि चेति लैङ्गिकम्।" - वै० सू० ९। १८। २. '' संयोगि समवाय्येकार्थसमवायि विरोधि च । कार्यं कार्यान्तरस्य कारणं कारणन्तरस्य विरोध्यभूतं भूतस्य भूतमभूतस्य अभूतममभूतस्य भूतं भूतस्य । '' – वै० सू० ३ । १ । ८ । 20 ३ घटादि॰ A ॥ ४ सेतुभगस्य A । " स्रोतोभूतानामपां स्थलान्निम्नाभिसपेणं यत् तद् द्रवत्वात् स्यन्दनम् । कथम् १ समन्ताद् रोधःसंयोगेनाऽवयविद्रवत्वं प्रतिबद्धम् ..... । यदा तु मात्रया सेतुभेदः कृतो भवति तदा.....सेतुसमीपस्यस्यावयवद्रवत्वस्य उत्तरोत्तरेषामवयवद्रवत्वानां प्रतिबन्यकासावाद् वृत्तिलाभः ।.....तत्र च कारगानां संयुक्तानां प्रतिबन्धेन गमने यदवयविनि कर्म उत्पद्यते तत स्यन्दनाख्यमिति "-प्र॰ भा॰ पृ॰ १६०-१६१ ॥ ५ यथा B ॥ ६ चेति- A । " शाह्ने कार्यादिग्रहणं निद्दीनार्थं कृतं नावधारणार्थम् ।.....लिङ्गं चन्द्रोदयः समुद्रघुद्धेः कुमुदविकाशस्य च, शरदि 25जन्त्रसादोऽगस्त्योदयस्येत्येवमादि । तत् सर्वम् 'अस्येदम् ' इति सम्बन्धमात्रवचनात् सिद्धम् । " – प्र० भा० पु० १०४। ' इत्येवमादि ' इति ' आदि 'पदेन उदयादिरस्तादेर्लिङ्गमित्यू वम् । '' - व्योमवती पृ० ५७३॥ ७ तत्प्रत्यक्षम् - A । ८ भयेंन B ॥ ९ आत्म-मन-इन्द्रियार्थानां चतुर्णां संयोगात् ॥ १० आत्म-मनः-श्रोत्रागां त्रयागां संयोगात् ॥ ११ आत्म-प्रतसोईयोः संयोगात् ॥ १२ वैरोषिकतन्त्र: समाप्त: В ॥ 30 98

॥ ॐ अईँ सद्गुरुभ्यो नम: ॥ अथ षष्ठं परिशिष्टम् ।

जैनाचार्यश्रीमछवादिक्षमाश्रमणप्रणीते नयचके तद्वृत्तौ च विद्यमाना वैशेषिकग्रन्थ-ग्रन्थकाराणां विशिष्टोछेखाः ।

5 [ पूज्यपादानन्तोपकारिगुरुदेवश्रीभुवनविजयजीमुनिराजानां ऋपया साहाय्येन चास्माभिराचार्यश्रीमछ्रवादिक्षमाश्रमणपणीतो नयचक्रनामा महाप्रन्थः सिंहसूरिगणि-वादिक्षमाश्रमणसन्द्रब्घया न्यायागमानुमारिण्या ग्रूच्या सह संशोधितः सम्पादित-श्चास्ति । अचिरादेवायं प्रन्थो भावनगरस्थया जैनात्मानन्दसभया प्रकाशययिष्यते ।

' अनु मछवादिनं तार्किकाः ' [ सिद्धहेम. २ । २ । ३९ ] इत्यभिदधानैराचार्थ-श्रीहेमचन्द्रस्रिभिर्मछ शदिनोऽप्रतिमतार्किकत्वं स्पष्टमेवावेदितम् , अन्यैरपि च बहुभि-प्रन्थकारैः संस्तुतोऽयं महातार्किकत्वेन । मछ शादिना तत्काळीनाः पायः सर्वेऽपि दार्शनिक शादाः स्वकीये महाग्रन्थे विस्तरेण समाळोचिताः समन्वयं नीताश्चानेकान्त शादा श्रयणेन । ग्रन्थोऽयं द्वाद शासु अरेषु विभक्त त्वाद् द्वाद शारनयचक नाम्नापि प्रसिद्धः । पत्यरं प्रथक् प्रथग् दार्शनिक वादा उपन्यस्य परीक्षिताः । तत्र षष्ठेऽरे वैशेषिक मतस्यो-15 पन्यासः सप्तमे चारे तन्निरसनं विस्तरेण हत्त्यते ।

मछवादिना भृगृकच्छनगरे राजसमायां वादं विघाय बौद्धवादी पराजित इत्येतदर्थ-सम्बन्धीनि कथानकानि जैनप्रन्थेषु सुप्रसिद्धानि । अत एव तस्य वादिप्रभावकत्वेन प्रसिद्धिः । तत्र प्रभाचन्द्रसूरिभिः वैकमे १३३४ संवत्सरे रचिते प्रभावकचरित्रे विजय-सिंहसूरिप्रबन्धे मछवादिविजयसमयद्योतिनी कारिकेयमुपन्यस्ता—

अीवीरवत्सरादथ शताष्टके चतुरशीतिसंयुक्ते [ ८८४ ] ।

जिग्थे स मछवादी बौद्धांस्तद्व्यन्तरांश्चापि ॥ ८३ ॥ वीरनिर्वाणात् ४७० वर्षेषु व्यतीतेषु विक्रमसंवत्सरस्य पारम्भः, ६०५ वर्षेषु पञ्चसु च मासेषु व्यतीतेषु शकसंवत्सरस्य पारम्भ इति सुपसिद्धम् । अतः ४१४ विक्रमसंवत्सरे, २७९ शकसंवत्सरे च मछवादिनः स्थितिरासीदिति स्पष्टं फलितं भवति । 25 अतो मछवादिनः प्राचीनतरत्वात् तत्कृतवैशेषिकमतायुष्ठेखानामैतिह्यदृष्ट्या सुतरां महत्त्व-मितीदं परिशिष्टमस्मामिरारभ्यते ।

इदं पुनरवधेयम् । कलिकालवशाद् नयचकमिदानीं नोपलभ्यते । किन्तु तस्य

नयचकान्तर्गताश्चिरन्तनवैशेषिकोछेखा:।

सिंहसूरिगणिवादिक्षमाश्रमणरचिता न्यायागमानुमारिणी वृत्तिरेव सम्प्रस्युपळभ्यते । द्रात्रिंशद्भिरक्षेररेकः श्लोक इति गणनया अष्टादशसहस् [१८०००] श्लोकपरिमितेयं वृत्तिः । अस्यां व्याख्यानार्थमुपात्ता नयचक्रमूरुस्य पतीकाः प्राचुर्येणोपरुभ्यन्ते । अत एतान् प्रतीकान् संयोज्य प्रन्थान्तरसाहाय्येन च नयचकस्वरूपमस्मत्संकलितमेव ज्ञेयम् । अयं वृत्तिकारो वैकमे सप्तमे शतके ततः पूर्वं वासीदित्यनेकैः कारणेः सम्माव्यतेऽतो वृत्तिस्था 5 उल्लेखा अपि पाचीनवैरोषिकदर्शनप्रन्थ-प्रन्थकृतां विषये सुतरामुपयोगिन एव । विस्तरार्थिभिर्नयचक्रमेव विछोकनीयम् । नयचके तद्वृत्तौ च विद्यमानेष्वपि बहुषु वैशेषिकमतोल्लेखेषु यावानंश ऐतिह्यदृष्ट्योपयुक्तोऽत्र तावानेवात्रोद्धियते ]

सवृत्तिके नयचके विद्यमाना उल्लेखा:।

[मूळम्-] '' ततोऽनुपपन्नविकल्पत्वात् सत्तासमवायस्य सत्ताद्रव्यत्वगुण- 10 . त्वकर्मत्वरूपत्वादिसम्बन्धात् सद्रव्यगुणकर्मरूपादय इत्याद्यविशेषलक्षणविरोधा-विरोधारम्भानारम्भादिविशेषधर्माभिधानमयुक्तं सर्ववाक्यानृतत्ववत् ।

इह प्राक्त सत्तासम्बन्धात् सतां वा असतां वा सदसतां वा द्रव्यादीनां सत्करी सत्ता १ न तावदसतां सत्करी सत्ता, श्राश्वविषाणादीनामपि सत्करत्वप्रसङ्घात् । नापि सतां भूतत्वात् सत्तावत् श्रकाशितप्रकाशनवैयर्थ्यवत् । सतां च पुनः सत्ताः 15 सम्बन्धात् सत्त्वाद् नवस्थाप्रसङ्गात् । प्राक् तत् सत्तासम्बन्धात् किमात्मकमिति स्वरूपावधारणं कार्यम्, अन्यथाऽसच्वात् । नापि सदसताम्, ऐकात्म्यानुपपत्तेः, घटखपुष्पवत् । उभयदोषप्रसङ्गाच । यदसत् तत् खरविषाणतुरुयम्, यत् सत् तत्र सत्तासम्बन्धो व्यर्थः । 'संदसतोर्वेधर्म्यात् कार्ये सदसता न' [ वै० सू० ९ । १ । १२ ] इति च त्वन्मतसिद्धानुपपत्तिरेवायं विकल्पः । तस्माद विकल्पानु 20 पपत्तेने सत्तासम्बन्धोऽभिधानप्रत्ययहेतुः ।-षट० ४५८-४५९

[ वृत्ति:- ] इत उत्तरमस्मादेव न्यायात् कटन्द्यां टीकायां च यत् पूर्वपक्षितं वैशेषिकीयाणां सत्तासमवायमूळविशेषात्मकत्वाद् द्रव्यादिकार्योत्पत्तिविचारप्रकृतेश्च तदेव विचार्यते तत्वाणत्वाद् वैशेषिकीयतन्त्रस्य ।—पृ० ४५८-४५९.

[ मूळम्— ] न, साध्येनानभिषम्बन्धात्.....असाधनत्वम् ।...नासता १ सूत्रमिदं मिथिलाविद्यापीठप्रकाशितवृत्तानुपस्कारे च नोपलभ्यते । अत्र मुद्रिते वैशेषिकस्त्र एवास्तीति ध्येयम् ।

\$80

 $\mathbf{25}$ 

सम्बध्यते सत्ता, विशेषणत्वात् , दण्डवत् । यथा विशेषणस्य दण्डस्य नासता दण्डिना सम्बन्धस्तथा सत्ताया अपि । अथ सम्बध्यते ... शशविषाणादिभिरपि सम्बध्येतेति शशविषाणादीनामपि सत्करत्वप्रसङ्गस्तदवस्थः । न, शशविषाणादि वदत्यन्तनिरात्मकत्वानम्युपगमात् कार्यद्रव्यगुणकर्मणाम् ।.....सत्तासम्बन्धा-इ दतेऽपि यथा परपक्षे प्रधानादीनां सात्मकत्वं तथेदापि स्यात् । त्वत्पक्षे दृष्टान्ता-माव इति चेत् ,...सामान्यादिवद्वा । सामान्यादिवदेव सात्मकं न घटादि्वत् । ष्ठ० ४६१-४६३.

[ वृत्तिः — ] यत् तावदुक्तं नासतामित्यादि पूर्वपक्षो यावत् सत्करत्वप्रसङ्गादिति अत्र प्रकान्तं प्रश्नस्तमतिना — न, साध्येनानभिसम्बन्धादित्युत्तरं यावदसाधनत्व-10 मित्येष प्रथमो व्युत्पत्तिविकरूपः ।.....एतेषु त्रिषु व्याख्याविकरूपेषु नासता सम्बध्यते सत्ता, विशेषणत्वात् , दण्डवत् ।.... अथ सम्बध्यत इत्यादिना यावत् तदवस्थ इति पूर्वपाक्षिक एव परमतमाशङ्कयोत्तरमाह । एवं व्युत्पाद्य पूर्वपक्षं प्रश्नस्तमतिराहात्राप्यु-तरम् – शश्वविषाणादिवदत्यन्तनिराकत्वानभ्युपगमात् । केषाम् ? कार्यद्रव्यगुण-कर्मणाम् ।...... सत्तासम्बन्धात् सात्मकम् ' इत्येवमुच्यमाने प्रधानादिवत् सत्ता-15 सम्बन्धादतेऽपि सात्मकत्वदर्शनादित्यव्यापित्रा तथेहापि स्यादिति । त्वत्पक्षे दृष्टान्ता-माव इति चेदित्यादि पूर्वपक्षीकृत्य तदुत्तरं सामान्यादिवद्वेत्यारभ्य...... । — प्र० ४६१ – ४६२.

[मूल्म-] इतरेतरामावादिवर्णनैश्च सर्वत्र सदसंदैकात्म्योपवर्णनमेव। अत इदं जैनेन्द्रत्वमेव प्रतिपद्य प्रज्ञाप्य च अविविक्तप्रज्ञान् प्रति संत्रियते । 20 नन्तु मया विगृह्यैवात्र वादः सैद्धार्थीयमतावरुम्बिनं त्वामेवोद्दिश्य। यदुच्यते---सैद्धार्थीयैः.......।--प्ट० ४८९-४९०.

[वृत्तिः—] किञ्चान्यत्, इतरेतराभावादिवर्णनैश्च त्वयैव सर्वत्र सदसदेै कात्म्योपवर्णनमेव क्रुतमिति वाक्यरोषः । 'सच्चासत् ' [वै० सू० ९ । १ । ४] इतीतरेतराभाववर्णनं...। तथा 'क्रियागुणव्यपदेशाभावादसत् ' [वै० सू० ९ । १ । 25 १] इति 'असदिति म्ताप्रत्यक्षत्वाद् मृतस्मृतेर्विरोधिप्रत्यक्षत्वाच्च । तैथा भावेऽभावात् ' [वै० सू० ९ । १ । ६ - ७] इति च प्रागमावप्रध्वंसाभाववर्णनं च ।......अत इदं जैनेन्द्रत्वमेव सदसद्वादित्वं प्रतिपद्य बहुधा प्रज्ञाप्य च भाभूदजुजनेषु अविविक्तप्रज्ञेषु

१ 'तथा भावे भावात् ' इति प्रत्यन्तरानुसारेण पाठः ॥

888

5

जैनानामेव गौरवं 'तत्त्वज्ञाः' इति मम च लाघवम् 'अतत्त्वज्ञः' इति त्वयैवं तानविविक्तप्रज्ञान् प्रति संवियते गूद्यते ।

अत्राह—नाहं जैनेन्द्रस्वमभ्युपैमि न चाविविक्तप्रज्ञान् प्रति संवृणोमि । ननु मया विगृद्यैवात्र वादः ' सदसतोर्वैधर्म्यात् कार्ये सदसत्ता न ' [ वै० सू० १ । १ । १२ ] इत्यनेन सूत्रेण । स पुनर्वादः सिद्धार्थसुतमतावरुम्बिनं सदसदैकात्म्यवादिनं त्वामेवो-द्दिश्य । यदुच्यते इत्यादि सेद्धार्थीयमतप्रदर्शनार्थः पूर्वपक्षः ।-प्र० ४८९-४९०.

[मूरुम्—] यत्तूक्तं 'पूर्वदोषपापीयस्त्वाद् न। तद्यथा-तत्र हि…हेतू-पादानक्रियानियमामावः, अस्मिन् पुनः सदसत्कार्यपक्षे द्विदोषता पापीयसी ' इति । तन्न, परिहृतप्र्वदोषत्वात् ।—प्ट० ४९५.

[ वृत्तिः — ] इदानीं स्याद्वादे परोक्तान् दोषान् परिहर्तुकाम आह-यत्तूक्त- 10 मित्यादि । टीकायां प्रशस्तमतौ स्याद्वादिनं प्रति ' पूर्वदोषपापीयस्त्वाद् न ' इत्युक्तौ दोषौ । तत्र सदसत्कार्यपक्षयोः साज्ज्यवैशेषिकेष्टयोर्यथासज्ज्ञ्यं कियानुपपत्त्युपादाननियमा-भावदोषौ । यथोक्तम् — ' उपादाननियमस्यासति सति च कियाया अभावप्रसङ्गात् सदसत् कार्यम् ' इति दोषद्वयं ज्जुवतो जैनस्य पूर्वदोषपापीयस्त्वं किछेत्थमुच्यते [ वै० सू० प्रशस्तमतिटीका ] । तद्यथा-तत्र हीत्यादि ...... । अस्मिन् पुनः सद- 15 सत्कार्यपक्षे द्विदोषता पापीयसी ...... । अत्र आचार्य आह-तन्न, परिहृतपूर्व-दोषत्त्वात्... । — प्र० ४८५.

१ एतदुल्लेखानुसारेण टीकाकृत इव टीकाया अपि<sup>,</sup> प्रशस्तमति: ' इति नाम प्रतिभाति ॥

दिति ।....सदसदात्मकवस्तुतत्त्वप्रत्यक्षीकरणार्थं जैना एकमेवात्मानं परमार्थं द्रव्यार्थपर्यायार्थोभयलक्षणमुपवर्णयन्ति ... । – प्र० ४९८-५०१.

[ वृत्तिः — ] यत्तूच्पत इत्यादि यातत् सप्तम्यभिवानेन दर्शयतीति सूत्रार्थः कटन्द्यां व्याख्यातः ..... । एतदपि न किश्चिदित्याद्युत्तरम् ... । यदप्युक्तमापे-5 क्षिकमित्यादि । स्पाद्वादी किल्लेत्थं सदसत्त्वं समर्थयतीति पूर्वपक्षः । ....... अत्र किल्लोत्ततं कटन्दीकार आह-न, असत्कार्थत्वसिद्धेः ।..... अत्र न पूर्वपक्ष इत्यादि आचार्यो जूते । ...तस्मात्र स्याद्वादिन एवमाहुरेकान्तवादिन इवानपेक्ष्य पूर्वापरम् । कथं तर्द्दाहिरिति चेत्, अत आह-सद्मदात्त्मक्तत्यादि । ---- ए० ४९८-५०१.

[ मूलम्- ] यद्पि चोक्तम् ---विकल्पत्रयानाश्रयाद् विकल्पान्तराश्रयणाच <sup>10</sup> 'विकल्पानुपपत्तेः' इति न दोवः, निष्ठासम्बन्धयोरेककालत्वात् । निष्ठा कारण-सामग्र्यच्यापारकालः प्रागसतो वस्तुभावः निष्ठानं समाप्तिः .....। सम्बन्धः स्वकारणसत्तासमवायः । तयोरेककालत्वम्, स्वकारणसत्तासम्बन्ध एव निष्ठा-कालः । कुतः १ समवायस्यैकत्वात् । यस्मिन्नेव काले परिनिष्ठां गच्छत् कार्यं कारणैः संबध्यते समवायसम्बन्धेन अयुत्तसिद्धिहेतुना तस्मिन्नेव काले सत्तादिभि-<sup>15</sup> रपि । तस्मादप्रविभागात् सदादिरनास्पदो विकल्पः ।---एतदपि न, अनुप-पन्नविकल्पत्वात् ।---प्ट० ५०८, ५०९ । असत्संबन्धपरिहारार्थं च 'निष्ठा-सम्बन्धयोरेककालत्वात् ' इत्येतदेव वांक्यं सनार्थ्यं प्रज्ञस्तोऽन्यथा व्याचष्टे-

१ वाक्यं भाष्यं चेदं केन कदा च प्रणीतमिति न ज्ञायते । तथापि पूर्वापरग्रन्थपर्यालोचनयेदं स्फुटमत्र प्रतिभाति—कणाद्वप्रणीतवैशेषिकस्त्रागां संक्षिप्तव्याख्यानरूपो वाक्यनामा कश्चिंदू ग्रन्थ 20 आसीत, तस्यापि केनचिद् विरचितं भाष्यमासीत, भाष्यस्य तु प्रदास्तमतिना टीका विरचिताऽ-भूत् । टीकाया नामापि ' प्रशस्तमति: ' इत्यासीदिति संमाव्यते । वैशेषिकस्त्राणामनेकाष्टीका आसचिति प्रतीयते । तत्र कटन्द्रीसंज्ञिकाप्यभूत् काचिटीका । '' भो भो लक्ष्मण ? वशेषिककटन्द्रीपण्डितो जगद् विजयमानः पर्यटामि । क्वासौ रामः ? तेन विवदिष्ये । " इति मुरारिकविविरचिते ' अनर्घराघव '-नाटके पत्रमेऽङ्के रावणस्य वच उपलभ्यते । मा भूदयं ल्ड्रापती रावणस्तथाप्यस्मादुल्लेखात् केनचिद् 25 रावणाभिधेनेयं कटन्द्री विरचितति सूच्यते, तथापि पदार्थधर्भसङ्ग्रहस्य '' प्रणम्य हेतुमीश्वरम् " इति मङ्गलश्लेकस्य व्याख्याने '' सूत्रे वैशद्याभावाद् भाष्यस्य च विस्तरत्वात् " इत्यभिहितमुदयना-चार्येण किरणावल्याम्, अत्र च पद्यनाभमिश्रेण '' प्रन्थान्तरेणान्यथासिद्धिमपाकरोति सूच्य इति, भाष्यस्य रावण्पणीनस्य । " इति व्याख्यातम् । किञ्चान्यत्, गोविन्दानन्देन वद्यस्त्रझाङ्करमाख्य व्याख्यायां रत्नप्रभायां '' यदापि हे इति ।.....द्वाभ्यां द्वणुकाभयामारब्धकार्ये महत्त्वं दृक्षते, 30 तस्य हेतुः प्रचयो नाम प्रशिथिलातयवसंयोग इति रावणप्रणीते भाष्ये दृश्यते । इति चिरन्तन-

सम्बन्धश्च सम्बन्ध्व सम्बन्धौ । निष्ठायाः सम्बन्धौ निष्ठासम्बन्धौ, तयोरेकका-ठत्वात् । निष्ठितं निष्ठा, कारकपरिस्पन्दाद् वस्तुभावमापन्नमव्यपदेश्याधारं कार्यं निष्ठितं ' निष्ठा ' इत्युच्यते, तस्य स्वकारणैः सत्तया च युगपत् सम्बन्धौ भवतः । भाष्यमपि ' परिनिष्ठां गच्छद् ' गतम् ' इत्येतमर्थं दर्शयति । यथा कारकान्तर-मुत्पद्यमानं वस्तुभावमापन्नमव्यपदेश्याधारं निर्वृत्तं सत् स्वकारणैः सत्तया च सम्बध्यते तथा पटाख्यम् ।---प्ट० ५१२-५१३ ।

[ वृत्तिः- ] यद्दि चोक्तमित्यादि ।...... विकल्पानुपपत्तेः ' इति नासौ दोषः ।.....निष्ठासम्बन्धयोरेककालत्वात् ।....त्रीनपि विकल्पाननाश्चित्य निष्ठा-सम्बन्धयोरेककालत्वविकल्पो निर्दोष आश्रीयतामिति । अत्रोच्यते—एतद्दपि न, अनु-पपन्नविकल्पत्त्वात् ।—पृ० ५०८-५०९.

असूत्मम्बन्धवरिहारार्थं चेत्यादि । 'निष्ठासंबन्धयोरेककाळत्वात् ' इत्येतदेव

वैशेषिकदृष्ट्येदम्।" [२।२। ११] इत्यभिहितम्। अतः पद्मनाभमिश्रगोविन्दानन्दाभ्यां रावण-भाष्यत्वेन कटन्दी अभिषेता आहोस्विदत्र नयचके निर्दिष्टं वाक्यभाष्यं ताभ्यामभिप्रेतमिति विचार-णीयम् । वाक्यपदीयस्य टीकायां द्वितीयकाण्डान्ते पुण्यराजेन यो रावणो नाम वैयाकरणे निर्दिष्टः सोऽप्ययमेवान्यो वेति चिन्त्यम् । इदं तु ध्येयम्---अत्र निर्दिष्टं भाष्यं सम्प्रति प्रसिद्धात् प्रशास्तपाद- 15 भाष्याद् भिन्नमेव, यतोऽत्रोद्धृतानि भाष्यवचांसि प्रशस्तपादभाष्ये नोपलभ्यते । किञ्च, जिनेन्द्रबुद्धिना विरचितायां बौद्धाचार्यदिङ्नागरचितप्रमाणसमुच्चयस्य विशालामलवत्यभिधायां टीकायां ये भाष्यपाठा उद्धृतास्तेऽपि प्रशस्तपादभाष्ये नोपलभ्यन्ते । वस्तुतस्तु प्रशस्तपादभाष्यं न वैशेषिकसूत्राणां साक्षाद् व्याख्यानभूतम्, अपि तु वैशेषिकमनसंग्राहकः पृथगेव प्रन्थः। अत: कुत आरभ्य तस्य भाष्यत्वेन प्रसिद्धिरित्यपि गवेषणीयं विद्वद्भिः । प्रशस्तपादेन तस्य ' पदार्थधर्मसंग्रहः ' इत्येव निर्देशः 20 तत्त्वसङ्ग्रहपञ्चिका-सन्मतितर्कबृत्ति-प्रमेयकमलमार्तण्ड-न्यायकुमुदचन्द्रादिप्राचीनप्रन्थेषु कृतः । **'पदार्थप्रवेशक'**नाम्ना तस्योल्लेखो टइयते । वादि**देवसूरि**रचिते स्याद्वादरत्नाकरे [ पृ० ९२० ] प्रदास्तकरभाष्यनाम्ना अन्येषु च ग्रन्थेषु तस्य भाष्यनाम्नाप्युळेखो यद्यपि दश्यते तथापि सोऽर्वाचीनः । प्रशस्तमतिरेव शशस्तपादस्ततोऽन्यो वेत्यस्य विचारणायां वयं तु 'प्रशस्तमतिः' इति प्रशस्तपादस्य नामान्तरमेवेति सम्भावयामः । ' प्रज्ञस्तः प्रज्ञस्तकरः प्रज्ञस्तदेवः प्रज्ञस्तकरदेवः प्रज्ञस्तपादः ' इत्येवं 25 बहुविधानि प्रशस्तपादस्य नामान्युपलभ्यन्ते, एवं प्रशस्तमतिरपि तस्य नामान्तरं स्यात् । किञ्च, तत्त्व-संग्रहपज्जिकायां सन्मतितर्कवृत्त्यादिषु च वैझेषिकमतपरीक्षायां प्रशस्तमतेर्यद् मतमुद्धतं तत्र विशेषपरीक्षायां समवायपरीक्षायां च यावानंशस्तावान् प्रशस्तपादभाष्ये प्रायो दृश्यते, अपरस्तु न दृश्यते । अत इदमपि सम्भाव्यते—एकस्तावद् वैशेषिकस्त्राणां तद्वाक्यभाष्ययोश्व टीकाप्रन्थः प्रशस्तमतिना व्यरचि, अपरस्तु वैशेषिकमतसंप्राहकः पद्रार्थधर्मसं प्रहः पृथगेव निवन्धस्तेन रचितो यः सम्प्रति प्रशस्तपादमाष्यनाम्ना 30 विश्रत इति ध्येयम्।

10

## षष्टं परिशिष्टम् ।

वाक्यं सभाष्यमसरसम्बन्धदोषपरिजिहीर्षया विद्वस्यन् प्रशस्तोऽन्यथा व्याचष्टे ।...... भाष्यमपीति अस्य वाक्यस्य व्याख्यामन्थोऽप्ययं परिनिष्ठां गच्छद् गतमित्येतमर्थं दर्शयति ।....निदर्शनमाह — यथा कारकान्तरमुत्पद्यमानं दृष्टमिति ..... । 

5

[मूलम्-] तत्त्वोपनिलयनात् सदाद्यभिधानार्थं कारणसमवेतस्य वस्तुन उत्तरकालं सत्तासम्बन्ध इति वहूनां मतम् । वस्तूत्पत्तिकाल एवेति तु वाक्यकारा-भिप्रायोऽनुसृतो भाष्यकारैः । सिद्धस्य वस्तुनः स्वकारणैः सत्तया च सम्वन्ध इति प्राश्वस्तमतोऽभिप्रायः । तेषां त्रयाणामप्यसत्यता, परस्परविरुद्धार्थत्वात् , कुमार <sup>10</sup> नाप्तोऽसत्यवादी वेत्येतदपि स्यात् ।—प्ट० ५१६–५१७.

[ वृत्तिः-- ] इदानीं सूत्रकारमतं समर्थयतां वाक्य-भाष्य-टीकाकाराणां मतानि समाहृत्य प्रधानानुगामित्वाच्छेषाणां सूत्रकारमतमेवेत्थं दूषयितुमाह-तत्त्वोपनिरुयनात् सदाद्यभिघानार्थं कारणसमवेतस्य वस्तुन उत्तरकाळं सत्तासम्बन्ध इति बहूनां मतम् । वस्तूल्पत्तिकाल एवेति तु वाक्यकाराभिपायोऽनुसतो भाष्यकारेैः । अस्मदभिपायः----15 तेषां त्रयाणामप्यसत्यतेति ।....एवंतकरि वेल्यादि । सर्वेषां वाक्य-भाष्य-टीका-काराणां शास्त्रकारमतानुवर्तित्वात् स एवानाप्तोऽसत्य वादी वेत्येतदपि स्यादिति .... । -- प्र ५१६-५२७.

[मूल्रम्-] यैदपि चोद्तिम्-यद्येकः समवायो द्रव्यगुणकर्मणां द्रव्यत्व-गुणरवः कर्मत्वैः सह सम्बन्धस्यैकःवात् सङ्करप्रसङ्गः[१] इति स तदवस्थ एव ।— पृ० 20 423-428.

[ वृत्तिः --- ] यद्षि चेत्यादि । निष्ठायाः सम्बन्धस्य च सत्तयै ककाळत्व गतिपाद-नार्थं 'समवायस्यैकत्वादेकः काळः ' इत्युक्त्वा यो दोवश्चोद्तिः 'सङ्करपसङ्गः ' इति स तदवस्थ एव दुष्परिहारः ।—पृ० ५२३–५२४.

**१** इत आरभ्य आचार्यश्री**मछवादि्**ना समवायोऽपि निराक्ठतः । अस्मिन् प्रतङ्गे प्ट॰ ५२८ 25 पं॰ ٩, पृ॰ ५३० पं॰ २, पृ॰ ५३४ पं॰ १, ३, पृ॰ ५३५ पं॰ १, ३, इत्यत्र केचन पाठा उख्रतास्तेषु कश्चिदंशस्तत्त्वसङ्प्रहृपज्जिकायां समवायनिराकरणप्रसङ्गे [ पृ० २६९ पं० ४ ] प्रशस्तमतेर्नाम्ना उद्धृतो विलोक्यते । अतोऽत्र नयचकवृत्तौ इत आरभ्य समवायनिराकरणे उद्धृतः पूर्वपक्षो **वाक्य−** भाष्य-प्रशस्तमतिटीकानुसारी स्यादिति सम्भाव्यते ।

॥ ॐ अईँ सद्गुरुभ्यो नम: ॥ अथ सप्तमं परिशिष्टम् ।

# दिङ्नागरचिते सवृत्तिके प्रमाणसमुचये जिनेन्द्रबुद्धिरचितायां विद्यालामलवत्यां तड्डीकायां च विद्यमानो वैशेषिकमतविचारः ।

कणादप्रणीतानि वैशेषि कस्तत्राणि प्रशस्तपादरचितः प्रशस्तपादमाष्यसंज्ञया प्रसिद्धः 5 पदार्थधर्मसंग्रहश्चेति पाचीनं अन्थद्वयं सम्प्रत्युपरूभ्यते । वाक्य-भाष्य-प्रशस्तमति-टीका-कटन्दीप्रमृतयो बहवः प्राचीनप्रन्था आसत्रिति पूर्वस्निन् परिशिष्टे निर्दिष्ट-मेवास्माभिः । सम्प्रति बौद्धाचार्यदिङ्नागेन सञ्चत्तिके प्रमाणसमुच्चये जिनेद्रबुद्धिना च तद्दीकायां विशालामलवत्यां यथा वैशेषिकमतं परीक्षितं तदत्रोपदर्श्यते । दिङ्नागस्य वैक्रमे चतुर्थे शतके स्थितिरासीदिति सम्भाव्यते । जिनेन्द्रबुद्धेस्तु वैक्रमेऽष्टमे 10 शतकेऽवस्थानं सम्भाव्यते ।

प्रैमाणसमुचय-वृत्ति-आल्लम्बनपरीक्षा-वृत्ति-त्रैकाल्यपरीक्षा-सैामान्यलक्षणपरीक्षा-

१ एषु केषां प्रन्थानां भोटभाषानुवादो चीनभाषानुवादो वोपलभ्यत इत्येतदस्माभिर्विस्तरेग नयचकस्य प्रथमविभागे टिप्पणेषु भोटपरिशिष्टे पृ० ९५-९६, १३५-१३६ इत्यत्र टिप्पणे प्रदर्शितम्। Prof. Dr. E. Frauwallner महोदयेनाप्येतद् विस्तरेग Dignaga, sein Werk and seine 15 Entwiklung (Wiener Ziteschrift fur die Kunde Sud-und Ostasiens, BD. III, Wien, Austria 1959) pp. 83-164 इत्यत्रोपदर्शितम्। किन्न, Prof. Dr. E. Frauwallner महोदयेन तत्र योगावतारः, प्रज्ञापारमितापिण्डार्थसंग्रहः, त्रयस्त्रिंशस्कारिकात्मिकायास्त्रैकाल्यपरीक्षाया भोटभाषानुवादः, वाक्यपदीयप्रकीर्गकाण्डगतसम्बन्धसमुद्देशा-नुसारेग त्रेकाह्यपरीक्षाया द्वात्रिं स्कारिकाणां संस्कृते पुनरुद्वारः, सन्नत्तिकाया आलम्बनपरीक्षायाः 20 सन्नतिकस्य हस्तवाल्यप्रकरणस्य हेनुचकडनरोध भोटभाषानुवाद इत्याद्यपि विस्तरेणोपन्यस्तम्। अत्तो विस्तराधिंभिस्तत्रैव विल्लेकनीयम् ॥

२ सम्प्रति अस्यार्थानभाषानुवाद एवोपलभ्यते । Prof. Dr. E. Frauwallner (Vienna, Austria) इत्येभिरेक्तरिगन् पत्रे सामान्यलक्षगपरीक्षायाः स्वरूपमित्यमावेदितम्----

The Kuan-tsung-hsiang-lun-Sung (= सामान्यलझणपरीक्षा, T. 1623) is a small treatise of 11 verses only. A Chinese translation of 25 a verse text of Dignaga without a commentary is difficult to understand. But as far as I can see, there recurs none of the verses of the Pramanasamuccayah. The text speaks of S'abdah and arthah, S'abdajnanam and arthajnanam, but I can't find any allusion to the doctrine of apohah. 30

सौमान्यपरीक्षा-र्न्यायपरीक्षा-वैशेषिकंपरीक्षा-साक्ष्यपरीक्षा-न्यायमुख-हेर्तुंमुख-हेत्वाभास-मुख-हेतुचँकडमरु-हस्तवाल्रप्रकरणवृत्ति-द्वादशशतिका-कारणोपादानप्रज्ञसि-योगांवतार-वादविवानटी हा-न्यायप्रवेश ह-प्रज्ञापारमितापिण्डार्थसंप्रद्दादिप्रकरणशतं दिङ्नागेन रचितमिति श्रूयते । तत्र न्यायप्रवेश कं योगीवतारं प्रंज्ञापारमितापिण्डार्थसंप्रद्दं च विनान्ये 5 प्रन्थाः सम्पति संस्कृतभाषायां नोपल्रम्यन्ते । प्रायशश्च ते नष्टाः । तथापि केषाश्चिद-ल्गीयसां प्रन्थानां परःशतेम्यो वर्षेभ्यः प्राग् विहिता <sup>38</sup>भोटभाषानुवादाः केषाश्चिच प्रन्थानां चीनभाषानुवादाः सम्प्रति लभ्यन्ते ।

३ चीनभाषायां सामान्यलञ्जगपरीक्षाया अनुवाद उपलभ्यते, तथापि आचार्यश्रीमछवादिक्षमा-श्रमणेन नयचके सामान्यपरीक्षात उद्धृतस्य पाठस्य तत्रादर्शनात् सामान्यलञ्जणपरीक्षातो भिन्नेयं सामान्यपरीक्षेत्यनुमीयते । दृश्यतां नयचकन्नतिः प्र॰ ६२८ पं॰ ८ ॥

- 10 ४ "अयं वादन्यायमार्गः सक्त अक्रोकानिवन्धनवन्धुना वाद्विधानाद् (वार्यवसुवन्धुना महाराज-पत्रीकृतः । अग्रुगश्च तदनु मइत्यां न्यायपरीक्षायां कुमतिमतमतत्मतन्द्रविरःपीठपाटनपटुभिराचार्य-दिङ्नागपादैः । "-वादन्यायटीका पृ० १४२ ।। ५ " परोक्तानां साधन-दूषग-तदाभासोद्भावनानां दोवदिङ्मात्रं दर्शितम् । एवां विस्तरेण प्रतिषेधः प्रमेपनिषेधश्च न्याय-वैशेषिक-सांख्यपरीक्षाभ्यो हेयः । " [ PSV<sup>2</sup> N.ed. पृ० १७९ А-В ] इति प्रमाणसमुच्चयत्वत्त्यन्ते दिङ्नागेनाभि-
- 15 हितत्वात् 'न्यायपरीक्षा, वैशेषिकगरीक्षा, सांख्यपरीक्षा ' इति प्रन्यत्रयं तद्रचितनासीदिति प्रतीयते । सांख्यपरीक्षाया न्यायपरीक्षायाश्व निर्देशो यथासंख्यं प्र० २२, ७२ इत्यत्र न्यायमुखेऽपि दिङ्नागेन कृतः ॥ ६ "नतु हेतुमुखे निर्दिष्टम्—' अज्ञेयं कल्पितं कृत्वा तद्वयवच्छेदेन ज्ञेयेऽनुमानम् ' इति । " —तत्त्वसंप्रहपन्निका प्र० ३१२ । " कथं तर्हि हेतुमुखे लक्षणकारेण ' असम्भवो विधेः ' इत्युक्तम् । " —तत्त्वसंप्रहपन्निका प्र० ३३९ ॥ ७ दुर्गाचरण चेटरजी इत्येभिः Indian Historical
- 20 Quarterly IX / 1933 ( प्र॰ २६६-२७२, प्र॰ ५११-५१४) इत्यत्र अस्य भोटमाषानु-वादः संस्कृतेऽनूय प्रकाशितः ॥ ८ अस्तत्वम्पादिताया नयवकृत्ततेः प्र॰ ५४८ इत्यत्र टिप्पगं द्रष्टव्यम् ॥ ९ चीनमाषानुनादानुसारेग केविरस्य 'कारणोपाद(नप्रकृतिः ' इति नाम कल्पयन्ति, अन्ये तु 'उपादाय प्रकृतिः ' नाम कल्पयन्ति ॥ १० दृश्यतां न्यायवार्तिकम् १ । १ । ३३ । न्यायमुखं प्र॰ ७२ ॥ ११ नवकारिकात्मकोऽयं प्रन्थो विद्युरोखरमद्दाचार्येग Indian Historical Quartery IV / 1928 (प्र॰ ७७५-७७८) इत्यत्र प्रकाशितः । दुर्गाचरण चेटरजी इत्यनेन तु स एव मोटमाषानुवादेन सह Journal and Proceedings, Asiatic Society of Bengal (New Series) Vol. XXIII / 1927 (प्र॰ २४९-२५९) इत्यत्र प्रकाशितः ॥ १२ अष्टपद्याशत्कारिकात्मकोऽयं प्रन्थः Prof. Giuseppe Tucci महोदयेन
- Journal of the Royal Asiatic Society, London, 1947 (पृ० ५३-७५) 30 इत्यत्र मोटमाषानुवादेन सह प्रकाशितः ॥ १३ दृश्यतां पृ० १५३ टि० १। ССТВС. अनुसारेण प्रमाणसमुचयस्य तद्वृत्तेश्च वसुधररक्षितरचितमोटमाषानुवादयोः, आलम्बनपरीक्षायाः, तद्वृत्तेः, त्रैकाल्यपरीक्षायाः, न्यायप्रवेशकस्य, हेतुचकडमरोश्च मोटमाषानुवादानां यथासंख्यम् No. 4203, 4204, 4205, 4206, 4207, 4208, 4209 इति कमाङ्काः ॥

एषु तर्कविद्यायां प्रमाणसमुचयो छुच्यो प्रन्थः, स च कारिकात्मकः । वृत्तिरपि तत्र दिङ्नागेन रचिता । अत्र च षट् परिच्छेदाः १ प्रत्यक्षपरिच्छेदः, २ स्वार्थानुमान-परिच्छेदः, ३ परार्थानुमानपरिच्छेदः, ४ दृष्टान्तपरिच्छेदः, ५ अन्यापोहपरिच्छेदः, ६ जातिपरिच्छेदश्चेति । इयं च प्रन्थकारस्य पद्धतिः—आदौ स स्वाभिमतं रूक्षणं प्रति-पाद्यानन्तरमन्येषां मतानि परीक्षते । तत्राप्यादौ वसुबन्धुरचितवाद विधिमतं निराकरोति, 5 ततो नैयायिकानाम् , ततो वैशेषिकाणाम् , ततः सांख्यानाम् , ततश्च मीमांसकानाम् । आधेषु चतुर्षु परिच्छेदेषु वैशेषिकमतपरीक्षा दृश्यतेऽतस्तावानंशः सवृत्तिकात् प्रमाण-समुचयादुद्धृत्यात्रोपन्यस्यते, विशालामल्वतीटीकाया अपि यावानंशोऽत्रापेक्षितस्तावानेवो-द्धृतोऽत्र परिशिष्ट इति घ्येयम् ।

इदं पुनरवधेयम् --- प्रमाणसमुच्चयस्य तद्वृत्तेश्च द्वौ भोटभाषानुवादावुपरूभ्येते 10 एकस्तावद् वसुधररक्षितविरचितः, अपरस्तु कनकवर्मरचितः । सवृत्तिकस्य प्रमाण-समुच्चयस्य ईश्वरसेनादिरचिता बह्व्यष्टीका अप्यासन् । तासु जिनेन्द्रबुद्धिरचिताया विशारूामरूवतीटीकाया एव भोटभाषानुवादः सम्प्रत्युपरूभ्यते ।

एतेऽनुवादा अनेकेषु स्थानेषु उत्कीर्णकाष्ठफरुकैर्मुद्रिता इति तेषामनेकानि संस्करणानि । तेषु चत्वारि संस्करणानि विशेषेण प्रसिद्धानि, तद्यथा- 9 Choni 15 edition, २ Derge (Sde-dge) edition, ३ Narthang (Snar-than) edition, ४ Peking edition.

तत्रायस्य छोनी ( Choni ) संस्करणस्य परिपूर्णः संग्रहः The Library of

१ When a priest wishes to distinguish himself in the study of Logic he should thoroughly understand Chenna's (Dinna's) 20 eight S'astras. These are :—1 त्रैकाल्यपरीक्षा, 2 सामान्यलक्षणपरीक्षा, 3 आलम्बन-परीक्षा, 4 हेतुमुखम, 5 हेल्वाभासमुखम, 6 न्यायमुखम, 7 कारणोपादानप्रहाप्ति: (उपादाय-प्रहाप्ति: ?), 8 प्रमाणसमुचय: 1"—A Record of the Buddhist Religion by I-tsing (Chinese Tripitaka No. 2125. p. 230, edited by J. Takakusu and Watanabe, Tokyo Japan) translated by J. 25 Takakusu. pp. 186-187.

२ प्रत्यक्ष स्वार्थानुमान परार्थानुमान-दृष्टान्त-परिच्छेदानां विशालामलवत्या टीकया सह यथायोगमधिकोऽब्पीयान् वांशो भोटभाषानुवादात् संस्कृतेऽस्माभिरनूदितो नयचकस्य प्रथमे विभागे भोटपरिशिष्टे मुद्रित इति जिज्ञासुभिस्तत्र विलोकनीय: ।

## १५६ दिङ्नागकृतवैशेषिकमतविचारप्रसङ्गे भोटप्रन्थानां परिचय: ।

Congress, Washington, U. S. A. ईंस्यत्र विद्यते । तत्रस्थेन Mr. Walter H. Maurer (Reference Librarian for the South Asia Section) इति मैहाशयेनैकस्मिन् पत्रे तत्स्वरूपं यदावेदितं तदत्रोपन्यस्यते—

? The Toyo Bunko keeps the Kanjur and Tanjur of the
5 Cone edition. This edition was explained by T. Mibu...A comparative list of the Tanjur Division in the Cone, Peking, Sde-dge and Snar-than editions was accomplished by T. Mibu. (Taisho Daigaku Kenkyo Kiyo, No. 44. March, 1959, Tokyo, Japan, pp. 1-69) Tibetan Studies in Japan by Hajime Nakamura
10 (Journal of Indian and Buddhist Studies. Vol. VIII No 2, March, 1960 Tokyo, Japan) p. 54.

२ अनेनैव महानुभावेनापरस्मिन् पत्रे विस्तरेगास्य यत् स्वरूपभावेदितं तद्य्यत्रोपन्यस्यते----

The Choni texts were purchased in 1926 for the Library of congress by Dr. Joseph F. Rock at the Choni monastery in

- 15 Kansu Province, China, near the Tibetan border. They were struck off in Dr. Rock's presence from wooden blocks which he himself informed me must have been about 400-500 years old, and hence, their exact age is known. They were incised in hard wood, probably walnut; as may be ascertained from the
- 20 most cursory examination of the prints, these xylographs were a superb example of the art of Tibetan woodcarving. No other known version of the Tibetan canon approaches the clarity, the grace and legibility of the Choni edition. Shortly after the Choni texts were purchased for the Library of Congress the
- 25 monastery was entirely gutted by fire and every wooden block was destroyed in the tragic conflagration. The Choni recension has never been as well known as the Derge, Narthang, and Peking editions and probably very few copies were struck off. In fact, apart from the xylograph in this library, only one
- other is definitely known to exist elsewhere. I refer to a set of Kanjur volumes deposited in the Toyo Bunko, Tokyo, Japan. But be it noted that the Tanjur is not included in that collection. A catalog is being currently prepared of the Kanjur in the possession of the Toyo Bunko and should be available before

The Choni version was printed at the Choni lamasery in Kansu province from wooden blocks believed to have been carved 500 years ago. This recension contains both the Kanjur and Tanjur, unlike certain of the others which consist frequently of merely one or the other of the two parts. It is also the most easily legible of all the differing recensions, and is particularly to be treasured because the Choni monastery has since been burned to the ground by bandits and all the thousands of wooden blocks destroyed.

द्विनीयस्य Derge (Sde-dge) संंस्करणस्य स्वरूपं त्वीदृशम् ---

"The Tibetan Buddhist canons have been published at Peking, Snar-than, Sde-dge etc; and the Sde-dge edition is said to be the best with regard to the accuracy of text and beauty very long. A project has been initiated for the cataloging of this Library's copy of the Choni Tanjur in Germany from a 15 microfilm copy. The work is to be done by Dr. R. O. Meisezahl of Bonn.

You may be interested to know that during their transporation across the vast reaches of Western China the entire collection was very nearly irrevocably lost, for some of the crates containing 20 the texts were opened by bandits on the supposition that they were filled with treasures or valuables of some sort. Further in the course of transit one of the boxes fell into the Yangste River and although all the crates had been carefully lined with wax at Choni, sufficient water seeped into waterlog 25 volume 202 of the Tanjur. The text, however, was not seriously damaged due doubtlessly to the tough and durable character of the paper. The whole collection arrived in this library about two years after its purchase in far-off Choni.

Should you care to have additional details you might consult 30 the November, 1928 issue of the National Geographic Magazine (Vol. LIV) pp. 569-619, where Dr. Rock has given the entire story with photographs of the monastery and various stages of the procedure involved in printing the texts, packing and transporting them to Peking. 35

5

## १५८ दिङ्नागकृतवैशेषिकमतविचारप्रसङ्गे भोटग्रन्थानां परिचय: ।

in printing. The printing blocks are kept at Sde-dge, a remote eastern district of Tibet, and it is not easy to get printed copy.
.....The collection is a complete set of the Sde-dge edition, consisting in 4569 Volumes, and is in perfect condition without one
5 missing leaf. "--preface, A Complete Catalogue of the Tibetan Buddhist Canons (Bkah-hgyur and Bstan-hgyur) published by Tohoku Imperial University, Sendai, Japan. 1934.

तृतीयस्य Snar-than संस्करणस्य स्वरूपं Dr. H. Kitagawa (Japan) एवमावेदयति---

- 10 History of Snar-than edition: Around the 13th century a Tibetan Buddhist monk, Hjam-dgah, who propagated Buddhism among Mongolians made a vow that the Tripitaka should be compiled in the Tibetan language. For this sake, he collected money and materials and offered them to Dharma-senge.
- 15 Dharma-senge compared the Vinaya texts that had already been translated into Tibetan with those in the Chinese Tripitaka, and published an edition of the Tibetan Vinayapitaka at La-stod. This is the beginning of the publication of the Tibetan Tripitaka.
- **20** Around 1312...1320 A.D. Hjam-dbyan published the Sutrapitaka and the Abhidharma-pitaka together with the Vinayapitaka mentioned above. This edition is called the Old Snarthan edition, which is not available now.
- In 1731, during the reign of Dalai Lama VII another Tri-25 pitaka was published on the basis of the Old Snar-than edition. However, this edition added many texts that were not contained in the older edition. Since this edition was published at Snar-than temple in the State of Gtsan, it is called the (New) Snar-than edition. This is the edition that is most widely 30 used both inside and outside Tibet.

Peking संस्करणं तु यादृशं यथा च भोटभाषानुवादानामुत्पत्तिरित्यादि Tibetan Tripitaka Research Institute इत्यनया संस्थया प्रकाशितायामेकस्यां पत्रिकायां

१ Gekkoin, Otsuka-Saka-shitamachi, Bunkyoku, Tokyo, Japan ८३ इत्यत्र विद्यमानयानया संस्थया संप्रत्येत भोटप्रन्थानां संग्र्ण Peking संस्करणं यथानत् प्रकाशितम् ॥ Publication of Peking edition of the Tibetan Tripataka इत्यस्मिन् Dr. Susumu Yamaguchi, President of Otani University इत्येभिर्छिखिते निवन्धे विस्तरेण वर्णितमिति तत एवोपयुक्तोंऽश इहोद्धियते---

In any attempt to say a few words on the Tibetan Canon, one must first enquire how the Buddhist Canon itself came into existence. To do this, one must go back to the time of King Asoka some three centuries before the Christian era.

The great Emperor Asoka was the grandson of the renowned Candragupta, founder of the Mauryan dynasty, and reigned from 274 to 232 B. C. At first he was the ruler of Central India only, but eventually conquered almost 10 the whole country. During this campaign of conquest, the sight of the grievous suffering he had caused to thousands of innocent people particularly by his victory over the Kalingas, made him realize that force is not the final arbiter. He became disgusted, on reflection, with his own conduct, and this produced in its turn a revolution in his whole character. He was converted to Buddhism 15 and resolved henceforth to put "dharma" into practice in both his personal and public life, feeling moral conquest to be far more valuable and enduring than conquest by arms. The effect of his conversion was truly remarkable, and his dynamic personality was felt in every corner of the Empire. He called not only upon his subjects but upon the neighbouring countries also to accept this  $\mathbf{20}$ ' greatest of gifts ' and sent imperial messengers and missionaries to various parts of Asia to spread the teaching of the Buddha. As a result a number of countries embraced Buddhism and in due course there developed in each district a collection of literature, known later as 'Tripitaka' or Buddhist Canon. Among these collections there are at least three the contents of which are 25 sufficiently comprehensive and systematized to merit being called the Sacred Canon of Buddhism. First and foremost, there is the Pali Tripitaka. These scriptures of the Theravada School are used principally in the Southern School in Ceylon, Burma, Siam and Cambodia. Next come the scriptures written in the Chinese Language, and used in China, Korea and Japan. The third is the 30 voluminous collection of works known as the Tibetan Tripitaka.

With regard to the Pāli Canon, it is well known how, thanks to the scholarly and indefatigable efforts of Dr. & Mrs. T. W. Rhys Davids and others, the Pāli Text Society was founded, and nearly all the books of the Canon published in modern form, the more important ones having, further, been translated into English, French and German. In Japan, under the editorship of the late Dr. Takakusu Junjiro, the Pāli Tripitaka or Nanden Daizokyo (the Tripitaka of the Southern Transmission) was translated into Japanese

549

## १६० दिङ्नागकृतवैशेषिकमतविचारप्रसङ्गे भोटप्रन्थानां परिचय: ।

and published in sixty volumes between the years 1937 and 1941. In this way, Japan, was able to make a modest contribution to a clearer understanding of Primitive or Theravāda Buddhism.

In the case of the Tripitaka in Chinese the situation is not so simple. In
fact, quite a number of different Canons existed in China, Korea aud Japan and all in antiquated forms, until some years ago, they were thoroughly collated, brought up-to-date and published under the title of "Taisho Sinshu Daizokyo" by the joint efforts of the late Drs. Takakusu and Watanabe Kaikyoku. The work, it seems, has since its publication been used with profit as a work ef
reference in many parts of the world.

To turn now to the Tibetan Tripitaka, it is necessary first to say a few words on how it came to be written.

### 1. Compilation of the Tibetan Tripitaka.

Buddhism was first introduced into the country in the first half of seventh
century, when Tibet was under the rule of King Sron-bstan sgam-po. Realising the pressing need for a written language if the country were to adopt Buddhism, the King decided to send Thon-mi-san-bho-ta to India to learn both the Indian language and its literature. In the course of time Thon-mi-san-bho-ta mastered the Indian language sufficiently well to be in a position to compile both a Tibetan grammar and a written language according to the system and construction of phrases then prevaling in India.

This having been accomplished the Tibetans were able to translate the Sanskrit texts into their own language. When a short while later in the second half of eighth century, King Khri-sron-lde-btsan came to the throne, Tibet became a most powerful nation, so much so that its army was able to capture Ch'ang-An, the capital of the Tang dynasty at the time. This period coincided with a great cultural activity and with it the translation of Sanskrit works came to be undertaken in real earnest and on a larger scale than before. However, it was in the reign of King Ral-pa-can in the first half of the 9th century

- that it reached its peak. During this period those scriptures which had been translated in a slipshod fashion were freely revised and those which had not been rendered into Tibetan were at once properly translated. More than half the books composing the present Tibetan Tripitaka were translated about this time; they were, undoubtedly, done with meticulous care, for one notices uniformity both in the use of technical terms and in mode of expression.
- Unfortunately, however, some of the influential subjects of King Ral-pa-can entertained a dislike for the King's overzealous protection of Buddhism and decided to get rid of him. He was eventually assassinated. The next King Glan-dar-ma, was a rabid anti-Buddhist and, during his reign, Buddhist

activity in every form came to a standstill, the nation sunk into utter spiritual darkness. However, in the second half of the 10th century, Rin-chen-bzan-po appeared and after him in the first half of the 11th century, the famous Buddhist scholar-priest Atisa, head of the Buddhist Institute Vikramasila in India. Both these events revived interest in Buddhism, and the translation work was undertaken again. It was, then, the Sung period in China which, although a great era, saw, as far as Buddhistic contact with the neighbouring state of India was concerned, a gradual diminishing of interest. The case was just the reverse in Tibet, however. From this day until the seventeenth century translation work in Tibet continued whithout interruption. According to the supplement attached to the Sde-dge Edition the number of Indian scholars engaged in the translation work was 107 and of those from Tibet 222. However, since there are a number of works on which the names of the translators are not inscribed, one can safely guess that their number was greater than that mentioned in the Sde-dge supplement.

#### 2. Outline of Contents of Tripitaka

Thus, the whole translation of the Tripitaka was done by a number of different scholars and translators over a period of many centuries. Finally the various works were carefully co-ordinated and properly classified, thus coming to assume the appearance of the Tripitaka we know to-day. One must, how-20 ever, bear in mind the fact that the contents of the Tibetan Tripitaka are classified in quite a different way from the method adopted in the Chinese Tripitaka. The Tibetan Canon is divided into two main parts-one is known as Bkah-hgyur (Kanjur) and the other as Bstan-hgyur (Tanjur). The subject matter of Bkah-hgyur consists of the teachings and sermons (Sutra) 25 of the Lord Budhha, as well as the discipline (Vinaya) to be observed by Buddhists. Bstan-hgyur is no more than a collection of treatises and expositions, together with rules and regulations in connection with religious rites and hymns. The latter also contains items dealing with more secular subjects such as history, language, logic, medicine and arts and crafts. This Tripitaka 30 has seen many editions since the 13 th century, but those which are best known are the Peking, Sde-dge and Snar-than editions. These three editions differ slightly in the number of volumes they contain and in their subject matter, but otherwise they remain identical.

The Peking edition belonging to Otani University is classified as follows ... 35

(a) The Bkah-hgyur Division

Classification

Tib. (Skt.)

1. Rgyud (Tantra)

29

25

Cases

729

Number of Books.

40

१६१

5

10

## १६२ दिङ्नागकृतवैशेषिकमतविचारप्रसङ्गे भोटग्रन्थानां परिचय: ।

| 5           | <ol> <li>Ser-phyin (Prajnāpāramitā)</li> <li>Dkon-brtsegs (Ratna-kuta)</li> <li>Phal-chen (Avatamsaka)</li> <li>Mdo-sna-tshogs (Sutrānta)</li> <li>Hdul-ba (Vinaya)</li> <li>Dkar-chag (Suci-lipi=Index)</li> </ol> | 24<br>6<br>6<br>32<br>13<br>1 | 30<br>I<br>1<br>268<br>26 |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|---------------------------|
|             | Total                                                                                                                                                                                                               | 107                           | 1055                      |
| 10          | <ul> <li>(b) The Bstan-hgyur Division.</li> <li>Classification</li> <li>Tib. (Skt.)</li> </ul>                                                                                                                      | Front cases                   | Number of books           |
|             | 1. Bstod-tshogs (Stotra-gana)                                                                                                                                                                                       | 1                             | 64                        |
|             | 2. Rgyud-hgrel (Tantra-vrtti)                                                                                                                                                                                       | 87                            | 2640                      |
| 3           | Mdo-hgrel (Sutra-vrtti)                                                                                                                                                                                             | Rear Cases                    | 4010                      |
|             | 1. Ser-phyin (Prajnāpārmitā)                                                                                                                                                                                        | 16                            | 41                        |
| 15          | 2. Dbu-ma (Madhyamaka)                                                                                                                                                                                              | 16                            | 158                       |
|             | 3. Jo-bohi chos-hbyun (Mainly Madhyama                                                                                                                                                                              |                               |                           |
|             | commentary of Atisa-Sri-Dipamkarajnā                                                                                                                                                                                |                               | 103                       |
|             | 4. Mdo-sde-sna-tshogs-hgrel-pa (Sutrāntavi                                                                                                                                                                          | rtti) 10                      | 39                        |
|             | 5. Sems-tsam (Citta-mātra)                                                                                                                                                                                          | 18                            | 67                        |
| <b>2</b> () | 6. Mnon-pahi bstan-bcos (Abhidharma-süst                                                                                                                                                                            | tra) 11                       | 20                        |
|             | 7. Hdul-bahi hgrel (Vinaya Commentary)                                                                                                                                                                              | 18                            | 45                        |
|             | 8. Skyes-rabs (Jātaka)                                                                                                                                                                                              | 3                             | 6                         |
|             | 9. Gtam-yig (Parikathā & Lekha)                                                                                                                                                                                     | 1                             | 45                        |
| 05          | 10. Gtan-tshigs rig-pa (Hetuvidyā)                                                                                                                                                                                  | 21                            | 67                        |
| 25          | 11. Sgra-rig-pa (Sabda-vidyā)                                                                                                                                                                                       | 2                             | 28                        |
|             | 12. Gso-ba rig-pa (Cikitsā-vidyā)<br>13. Bzo rig-pa (Silpa-vidyā)                                                                                                                                                   | 5                             | 7                         |
|             | 14. Thun-mon-ba lugs-kyi-bstan-bcos<br>(Niti-Sāstra)                                                                                                                                                                | } 1                           | 44                        |
| 30          | 15. No-mtshar bstan-bcos (Ascarya-sāstra)                                                                                                                                                                           |                               |                           |
|             | 16. ditto. (9 cases: Gsar-bcug)                                                                                                                                                                                     | 13                            | 147                       |
|             | 17. Dkar-chag (Suci-lipi-Index)                                                                                                                                                                                     | 1                             | - 1                       |
|             | Total                                                                                                                                                                                                               | 225                           | 3522                      |
|             | 18. Works by Tibetan Scholar Priests                                                                                                                                                                                | 27                            | 0022                      |
| 35          | Rtson-kha-pa 20                                                                                                                                                                                                     |                               |                           |
|             | Lcan-skya 7                                                                                                                                                                                                         |                               |                           |
|             |                                                                                                                                                                                                                     |                               |                           |

Thus the major part of the Tibetan Canon consists of works on Buddhism, but as mentioned before, and particularly in the case of Bstanसप्तमं परिशिष्टम् ।

hgyur, it also contains a number of books on secular subjects-history, logic etc. It is thus not-only an important collection of Buddhist works, but indispensable if one wishes to study the cultural conditions prevailing in ancient and medieval India and its neighbouring countries.

#### 3. Value of the Tibetan Tripitaka.

We have already seen that the Tibetans, for the purpose of adopting Buddhism, were obliged to create a classical or literary language of their own, in order to cope with the translation of Buddhist texts, enshrining as they do one of the world's most erudite system of thought and written in a well-nigh perfect language, Sanskrit. Under the circumstances and in conside-10 ration of time factor, there was no other alternative but to invent a purely artificial language, rather after the fashion of original Sanskrit. Then in collaboration with Indian scholars, the Tibetan translators simply made a verbatim translation. This accounts for the fact that the translated texts are for the most part faithful copies of Sanskrit originals. It was quite otherwise 15 with the Chinese translations. China was, we must remember, already a highly civilised nation at the time Buddhism was introduced into the country, one with a long traditional culture of her own and possessed of one of the most highly developed and elaborate languages. It was, accordingly, possible to turn the Sanskrit expressions into pure Chinese without much difficulty. 20 There is a vast difference in value between the two translations. If one is justified in calling the Chinese Tripitaka a genuine translation, then the Tibetan is only a sham one. Notwithstanding these drawbacks, the Tibetan Tripitaka has a scholarly value of its own, in as much as it is so similar to the Sanskrit text that one can, with a slight exercise of the imagination arrive at  $\mathbf{25}$ the original wording, which helps in deducing the latter in cases where it is no longer extant. This undertaking is all the more important from the academic point of view, in that the number of original Sanskrit texts found in Nepal, the only Buddhist state in India, and of those discovered in the deserts of the North-Western Provinces and various other out-of-the-way places in 30 India is by no means great. Even where the Sanskrit text is extant, if one wishes to publish a revised edition of it with commentary, collation with the corresponding Tibetan text becomes indispensable. All these considerations give a peculiar value to the Tibetan Tripitaka.

Thanks to careful investigations made by Professor Sakai Shinten of **35** Koyasan University by contrasting the Sde-dge edition with the Chinese Tripitaka, it has been verified that the number of Sanskrit texts, rendered into Tibetan but not into Chinese is quite numerous. They are as follows... Bkah-hgyur...Out of a total of 1,114 books, 444 are found in the Chinese Tripitaka and 670 are missing. Of the latter, 115 belong to the exoteric or **40** 

159

#### दिङ्नागकृतवैशेषिकमतविचारवसङ्गे मोटग्रन्थानां परिचय: । १६४

revealed teaching and 555 to the esoteric or secret teaching.

In the case of the Bstan-hgyur, only a 107 of a total of 3559 books havebeen translated into Chinese, leaving 3452 untranslated. Of the latter, 774 belong to the revealed or exoteric teaching and the remaining 2678 to the esoteric or secret teaching. 5

It is clear from what we have seen so far that the number translated into Chinese is comparatively small, since there are over four thousand books found in the Tibetan canon which are missing from the Chinese. The same can be said of the Pali Tripitaka. One can easily infer from these facts that in Buddhism there still exists a large unexplored field which needs thorough and 10 careful investigation, and we feel that once this was accomplished, satisfactory answers could be found to many of the unsolved problems existing at present.

#### 4. Value of the Peking Edition.

The Peking edition was, as the name suggests, printed and published in Peking. To speak in greater detail, the oldest edition of Bkah-hgyur belong-15 ing to the Peking Edition was printed in the eighth year of Yung-lo (1410 A. D. ) during the Ming Period and is known as the Yung-lo edition. It is said that this edition is an exact reprint of the old Snar-than edition printed between 1312 and 1320 A. D. Next came another reprint of the same edition in the 33rd year of Wan-li (1605 A. D.) known as the Wan-li Edition. Some 20 years afterwards, during the Ch'ing dynasty, in the reign of the Emperor K'ang-hsi Yung-Cheng in 1684 A. D. another reprint was made from the old Yung-lo edition, and this is the one generally known as the Peking Edition. However, in the second year (1737-A. D. ) of the reign of the Emperor Kanlung, the same edition was thoroughly revised and some new 25 material added to it.

According to Professor Sakai, who stayed on Wu-tai-shan for the purpose of doing research on the Peking edition of 1737-A. D., the two new Sutras added to this edition were in the Ratnakuta section. In revising the work, he thinks, the editors must have relied mainly on the Sde-dge Edition. Several 30 new pages were also inserted here and there, and a number were newly printed from new blocks. On the whole the revision was very thorough and the edition presents an entirely new appearance.

This, we believe, is the edition in the possession of Otani University, being a revised and enlarged one, it is also the most up-to-date and complete. 35 It is perhaps not out of place to say a few words on the Bkah-hgyur of the Sde-dge edition. The exact date of its publication is not known, but it was sometime round about 1733 A. D. in the town of Sde-dge in the present

Hsi Kang Sheng province; it originates from the same group as the Li-Than

Edition and is consequently different from the Peking Edition. This Li-Than Edition is believed to have been published later than the K'ang-hsi Peking edition, but the exact date is not known. The Bkah-hgyur of the Sde-dge Edition is said to have been compiled by using the Li-Than as the basic text, with much care lavished on the revision of the language by grammarians. Α 5 comparision of the Bkah-hgyur of the revised Peking Edition and that of the Sde-dge reveals quite a number of accurate points in the latter, but since the former was thoroughly revised it is on the whole more reliable. The Bkah-hgyur of the New Snar-than edition in the possession of Otani University, with a publication dated given as 1730 A. D., belongs to the Sde-dge 10 The Peking Edition is very important since it belongs to the old group. Snar-than Edition group' in contradistinction to the Sde-dge and the new Snar-than Editions.

Let us now glance at the Bstan-hgyur of Peking Edition. This part of the Edition has not been printed so often as the Bkah-hgyur as far as we know, 15 in fact, only once-by the command of the Emperor in the year 1724. A. D. The Bstan-hgyur of the new Snar-than Edition, published about 1742 A.D; originates from the same source as that of the Peking Edition and consiquently both of them differ in every respect from that of the Sde-dge Edition. Persual of the Bstan-hgyur of the Peking Edition and careful comparision with that of 20 the Sde-dge Edition show that the same remarks apply with regard to its value as have already been made in connection with the Bkah-hgyur in the preceeding pages.

It is well known that the Peking Edition was printed by command of the Emperor during the Ch'ing period, when China was in a most prosperous 25 state and that no expense was spared. It is beautifully bound and clearly printed.

#### 5. Significance of the publication.

We have mentioned a few salient features of the Peking Edition, it only remains for us to make one or two further observations. As far as we are 30 aware, only a few copies of the Edition were printed, nearly all of the wooden blocks used were either lost or destroyed by fire. A few of these blocks might be found at remote Buddhist historical sites in China such as Je-ho and Wu-Tai-Shan, but it is very doubtful. As far as our knowledge goes there are only two complete editions of the Peking Tripitaka, at present, extant in the 35 world. One of them is in Paris at the Bibliotheque Nationale and the other at Otani University in Kyoto.

There may be some truth in the statement that it was from consideration of the political necessity of conciliating the Mongolian tribes, that the Emperor K'anghsi of the Ch'in dynasty and other rulers who followed him lavished

284

<sup>१६६</sup> दिङ्नागक्रतवैशेषिकमतविचारप्रसङ्गे मोटग्रन्थानां परिचय: ।

so much wealth on the Peking Edition and on building Lama temples. On the other hand, however, consideration of the considerable services rendered by the Emperor in the promotion of culture shows that this is not the whole truth. On the contrary, we believe his actions to be mainly due to his long
5 cherished ideal, to put it in modern terms, of establishing an oriental culture on a sounder footing.

आवेदितमेवं चतुर्णां मोटभाषानुवादसंस्करणानां स्वैरूपम् । एते च मोटभाषानु-वादाः समीचीना इति सामान्यतो यद्यपि प्रसिद्धिस्तथापि सम्यक् शास्त्राशयापरिज्ञाना-दनुवादार्थमवरुम्बितस्य संस्कृतप्रन्थस्याशुद्धर्धादेर्वा कारणात् प्रमाणसमुचयस्य तद्वृत्तेश्च 10 मोटभाषानुवादावनुवादकाभ्यां न सम्यग् विहिताविरयस्माकमैनुपवः । बहुषु

१ एतत्स्वरूपज्ञानार्थं विशेषार्थि मर्निम्नलिखितान्यपि विलोकनीयानि----

Harvard Journal of Asiatic Studies. Vol. IX No. 2 (June 1948) pp. 53-62, Vol. XII No. 3-4 (1949) pp. 477-481.

The introduction to the article of A Kunst, "Kamalas'īla's 15 commentary on S'antaraksita's anumanaparīksa" Melanges chinois et bouddhiques. Vol. VIII.

२ यथास्माकमनुभवस्तथान्येऽप्याहु:-The Tibetan texts give not different readings but different translations. So the question is not, what is the better or the original reading, but what was the text 20 which was translated in this way. And to find out the original text is in many cases pure guesswork, for both translations are bad. As a rule,  $Psv^2$  is the better one.  $Psv^1$  in many places distorts the sentences and changes the order of the words. So one is adduced to believe that the translators often cannot have 25 grasped the meaning. But sometimes  $PSV^1$  is better than  $PSV^2$  and must be perferred. PSV<sup>2</sup> translates according to the meaning and occasionally omits details of minor importance. Therefore, you may find in  $PSV^1$  words preserved, which were omitted in  $PSV^2$ . VT. is very good. But even here mistakes occur. Especially the pra-30 tikas are not free from errors. Since the pratikas contain only parts of sentences, which could not be understood without the  $m\overline{u}la$  they could easily be corrupted. If the translator did not refer continually to the mula mistakes were nearly unavoidable. -Prof. Dr. E. Frauwallner.

स्थानेषु शब्दशो नानूदितम्, अपि स्वाशय एव वर्णित इत्यपि हहयते । वसुधररक्षित-विरचितानुवादापेक्षया कनकवर्मरचितानुवाद एव शोभनतरस्तथापि कचिद् वसुधर-रक्षितरचितानुवाद एवात्यन्तमुपकरोति । वसुधररक्षितरचितानुवादयोः कनकवर्मरचिता-नुवादयोश्च कचित् साम्यमपि हहयते कचिच्चाल्पं बहुतरं वा वैषम्यमपि हहयते । विशाला-मलवतीटीकाया अनुवादस्तु यद्यप्यतीव समीचीनस्तथापि तत्र काश्चिदशुद्धयः सन्त्येव, 5 कचिदनुवादोऽपि न समझसः, किञ्चान्यत् लत्र प्रमाणसमुच्चयस्य तद्वृत्तेश्च कानिचिदेव पदानि प्रतीकत्त्वेनोपादाय व्याख्यातानि, न तु सर्वाणि । अतस्तदनुसारेणापि प्रमाण-समुच्चयस्य तद्वृत्तेश्च कानिचिदेव पदानि संस्कृते सम्यगनुवदित्तं शक्यन्ते । अतो मोटभाषान्तरेभ्यः संस्कृतेऽनुवदनमिहातिगुरुतरमपि परमक्ठपाछश्रीगुरुचरणानां कृपयैव लाघवेन सम्पन्नमिति प्रतीमः ।

इदं तु ध्येयम् N. ed.-P. ed. मध्ये कनकवर्मविग्चितः प्रमाणसमुचयकारिका-नुवादः, वसुवररक्षितविरचितः प्रमाणसमुचयवृत्त्यनुवादः कनकवर्मविरचितश्च प्रमाण-समुचयवृत्त्यनुवाद इत्यनुवादत्रयमेवोपरूभ्यते । c. ed.-D. ed. इत्यत्र तु वसुधररक्षित-विग्चितः प्रमाणसमुच्चयकारिकानुवादः प्रमाणसमुच्चयवृत्त्यनुवाद द्वेयमेवोप-रूभ्यते । वृत्तौ सर्वाण्यपि कारिकापदानि यद्यप्यन्तर्गतानि तथापि पृथग् मूरूपाठज्ञानाय 15 कारिकानुवादोऽप्यावश्यकः । अतोऽस्माभिरादौ पिपठिषूणामानुकूल्याय भोटमाषानुवादानां संस्कृतेऽनुवाद उपन्यसिष्यते, ततः परं कारिकाणां भोटमाषानुवादानुवन्यसिष्येते, ततः परं वृत्तेरनुवादद्वयमुपन्यसिष्यते, तदनन्तरं तु विशालामलवत्यां ये प्रतीकाः सन्ति तेषां संग्रहः प्रमाणसमुच्चयस्य वृत्तेश्च संस्कृतानुवादेऽत्युपयोगित्त्वादुपन्यसिष्यते ।

वसुधररक्षितेन कनकवर्मणा च प्रमाणसमुचयानुवादः साक्षात् प्रमाणसमुच्चयमव- 20 रूम्ब्य विहितो वृत्तितो वा प्रमाणसमुच्चयः ताभ्यामुद्धृत इत्यत्रास्माभिः किमपि निश्चेतु न पार्थते । वसुधररक्षितविरचिते प्रमाणसमुच्चयानुवादे विद्यमाना अनेकेंऽशा कनकवर्मविरचिते प्रमाणसमुच्चयानुवादे नोपरूभ्यन्ते इत्यप्यवधेयम् ।

संस्करणेषु c. ed.-D ed. इत्यनयोः पायः सर्वथा साम्यं हइयते । N. ed.-P. ed.

१ एते प्रमाणसमुच्चयस्य वृत्तेश्वानुवादाः c. ed. - D. ed. इत्यत्र Bstan-hgyur, Tshad- 25 ma, ce. (= 95) इत्यत्र सन्ति N. ed. - P. ed. इत्यत्र तु Bstan-hgyur, Mdo. ce. (= 95) इत्यत्र सन्ति । १६८ दिङ्नागकृतवैशेषिकमतविचारप्रसङ्गे भोटग्रन्थानां परिचय: ।

इत्यनयोश्च बहुशः साम्यं दृश्यते । वसुधररक्षितरचितः कारिकानुवादो वृत्त्यनुवादश्चात्र c. ed. अनुसारेणोपन्यस्तः । कनकवर्भरचितः कारिकानुवादः N. ed. अनुसारेण वृत्त्यनुवादस्तु P. ed. अनुसारेणोपन्यस्तः प्राधान्येन । विशालामवत्या अनुवादस्तु प्राधान्येन D. ed. अनुसारेणेवास्माभिराद्दतः । एषु सर्वत्र यथायोगमन्यान्यपि संस्करणानि 5 प्रसङ्गमाश्रित्यास्माभिरवल्लोकितानिं ।

## अस्मिन् परिशिष्टे सङ्केतानां विवरणम् ।

C. ed.=Choni edition.

D. ed.=Derge edition.

K.=कनकवर्मविरचितो मोटमाषानुवादः ।

10 N. ed.=Narthang edition.

P. ed.=Peking edition.

PS.=पमाणसमुचयकारिकाणां मोटमाषानुवादः i

PS.1=पमाणसमुचयकारिकाणां वसुधररक्षितविरचितो भोटषानुवादः ।

PS.2=पमाणसमुचयकारिकाणां कनकवर्मविरचितो भोटभाषानुवादः ।

15 PSV.=प्रमाणसमुचयवृत्तेर्भोटभाषानुवादः ।

PSV.1=ममाणसमुचयवृत्तेर्वसुवररक्षितविरचितो मोटमाषानुवादः ।

PSV.º=पमाणसमुच्चयवृत्तेः कनकवर्मविरचितो भोटभाषानुवादः ।

∨.=वसुधररक्षितविरचितो भोटभाषानुवादुः ।

VT.=' विशालामलवती ' टीकाया भोटमाषानुवादः ।

20 अथ यथानिर्दिष्टकमं भोटभाषानुवादानां संस्कृतेऽनुवाद उपन्यस्यते । भोटभाषानु-वादास्तु प्रन्थान्ते द्रष्टव्याः ।

१ विशालामलवत्था भोटभाषानुवादः c. - ed. - D. ed. इत्यत्र Bstan-hgyur; Tshadma, ve. (111) इत्यत्र विवते । сствс. No. 4268 । N. ed. P. ed. इत्यत्र Bstan-hgyur, Mdo, Re. (=112) इत्यत्र वर्तते ॥ २ अयं गुद्धतर इत्यस्माकमनुभवः ॥ 25 ३ ' Darma-rin-Chen' इत्यभिधेन भोटदेशीयविदुषा विरचिताया प्रमाणसमुचयस्य भोट-भाषामय्याष्टीकाया [ сствс. No. 5437, folios 1-124 ] अपि यथायोगं विहितोऽत्रोपयोगः । अथ भोट[Tibetan]भाषान्तरतः संस्कृतेऽनुवादः । दिइनागविरचिते सवृत्तिके प्रमाणसमुचये प्रथमे प्रत्यक्षपरिच्छेदे वैरोषिकमतपरीक्षा ।

> विर्षयालोचनार्थत्वाद् योजना न विशेषणैः। नैकं रूपाद्य भेदो वा दष्टं चेन्नेन्द्रियेण तत् ॥ २१ ॥ 5 अक्षानेकत्ववैयर्थ्यात् स्वार्थे भिन्नेऽपि शक्तिमत् । संर्वेन्द्रियेण ग्राह्यं स्याद् द्रव्यादौ न तथा सति ॥ २२ ॥ [अग्रहीतेर भावत्वात् कथं चेद् ] अन्यगोचरम् । तुल्यगोचरतेष्टा चेदनिष्टेऽपि प्रसज्यते । ॥ २३ ॥ अनेकान्तोऽन्यथोक्तं तत् मर्वं साध्यं न कथ्यते । 10

अक्षा मेदेऽपि घी मेदाङू मेदेऽ मेदोऽन्यथा कुतः ॥ २४ ॥ वैद्योषिकाणां केनचित् मम्बन्धेन '' आत्मेन्द्रियमनोर्धमन्निकर्षाद् यन्नि-ष्पद्यते तदन्यत् '' [ बै० द्व० २ । १ । १२ ] इति सौत्रं तावद् द्रव्ये प्रत्यक्ष-लक्षणम् । केचित् प्रमाणात् फल्जमर्थान्तरमिच्छन्तोऽसाधारणकारणत्वादि-न्द्रियार्थसन्तिकर्षं प्रमाणं प्रतिपादयन्ति । अन्ये तु प्रधानत्वाद्यत्ममनःसन्तिकर्षः 15 प्रमाणमित्याहुः ।

तथा च '' संशँयनिर्णयज्ञानयोर्निष्पत्तिः प्रत्यक्षलैङ्गिकाभ्यां ज्ञानाभ्यां

१ संस्कृतेऽनुवादोऽयमस्माभिः पृ. १६७ पं. १-६ इत्यत्र निर्दिष्टकारणवशाद् विशालामलवत्यन्तर्गतान् प्रतीकान् कनकवर्मविरचितं च भोटमाषानुवादमवलम्ब्य प्रामुख्येन विहितः, तथापि कचित् सौष्ठतं दृष्ट्वा वसुधररक्षितरचितोऽनुवादोऽप्यवल्तम्बितः । यथायोगं चोपयोगितां विभाव्यानुवादमेदोऽपि टिप्पणे दर्शयि- 20 ष्यते । २ अत्रेदमवधेयम् —प्रमाणसमुच्चयक्षत्तेभिश्रकव्याख्यानरूपत्वात्तत्र सर्वासां कारिकाणामन्तर्गतत्त्वेऽपि तासां प्रथक् कल्पनं दुष्करम् । प्रमाणसमुच्चयमोटभाषानुवादानुसारेणेव ताः सम्यक् पृथग् ज्ञातुं शक्यन्ते । तथापि सन्ति कानिचित् स्थलानि यत्र द्वयोः प्रमाणसमुच्चयमोटभाषानुवादयोर्वेयम्यम्, एकत्र कारि-कांशत्वेताभिमतोंऽरोऽन्यत्र वृत्तिरूपत्वेनात एव च गद्यरूपेगानूदितो दृश्यते, कचिच्चेकस्यापि पादस्य भोटभाषानुवादे पादद्वयमुपलभ्यते, कचित् त्रुटिरपि दृश्यते । अत एतादरोषु स्थलेषु कारिकानिर्णयो 25 दुष्करः । एतंच यथास्थानं यथायोगमावेदयिष्यते ॥ ३ दृश्यतां प्र० १७० टि० १० ॥ ४ VT. अनुमारेग बहुवचनान्तत्वसम्मावनायां ' सर्वेन्द्रियेण प्राह्याः स्यु: ' इति पाठो भवेत् ॥ ५ अभावाद् नान्य-गोचरम् Ps<sup>1</sup> । (अभावादन्यगोचरम् Ps<sup>1</sup>?) । अभावात् कथमन्यगोचरम् PS<sup>2</sup> ॥ ६ PS-PSV मध्ये पादत्रयात्मकोऽत्रानुवादः ॥ ७ " संशयनिर्णययोरर्थान्तरभावश्व ज्ञानान्तरत्वे हेतुः । १० । ३ । तयोर्निष्पत्तिः प्रत्यक्षलैङ्गिभयां ज्ञानाभ्यां व्याख्याता । १० । ४ । "—चैव स्व खु ाा - र अग व्याख्याता " इति यदुक्तं तद् विरुध्यते । न हि चतुष्टयसविकर्षोत्पन्नेन ज्ञानेन 'निर्णयजं [ज्ञानं ] तुल्यम्, निर्णयस्य विकल्पपूर्वकत्वात् प्रत्यक्षस्य विषेयालो चन-मात्रत्वात् । विषैयालोचनमात्रं हि चतुष्टयसन्निकर्षाज्ञायते, तत्र विचारणा क्रुतः ? इन्द्रियार्थसन्निकर्षप्रमाणवादेऽतिदेशः कोऽपि नास्त्येव । इन्द्रियार्थमन्निकर्ष-5 प्रमाणवादिदर्शने 'किमेतत् ' इति जिज्ञासायां सँर्वथा ग्रहणप्रसङ्गः, सर्वात्मना सन्निक्रष्टत्वात् । आत्ममनःसन्निकर्षवादेऽपि विषयमेदः । नै हि विषयान्तरे प्रमाणं भवत्यन्यत्र फलं भवतीति पूर्वमुक्तम् ।

अपि च, 'र्सामान्यविशेषापेक्षं द्रव्यगुणकर्मापेक्षं च प्रत्यक्षम् ' इति न युज्यते, यस्मादिन्द्रियार्थसन्निकर्षोत्पन्नस्य विषयाळोचनार्थत्वाद् योजना न .10 विद्रोषणाः । इन्द्रियबुद्धीनां स्वार्थमात्रग्राहित्वाद् तिशेषणाः सद्द योगो नोपपद्यते । 'इदमस्य सामान्यं द्रव्यादि वा ' इत्यवश्यमर्थद्वयं गृहीत्वा तथा .सम्बन्धः करुष्यते । ततो मतुब्लोपादमेदोपचाराद्वा गृह्यते । तच विशेषणं स्मृत्योपस्थापितत्वाद् मनोबुद्धावुपपद्यते, अन्यथा सुरभि मधुरमिति प्रहणमपि प्रत्यक्षं स्यात्, तथा च न युज्यते विशेषणविशेष्ययोभिन्नेन्द्र्यंग्राह्यत्वात् ।

15 यदि चैकं द्रव्यमनेकेन्द्रियग्राह्यं तथा सति नैकम्, रूपादिवदनेकं स्यात्। रूपादौ हि अनेकेन्द्रियग्राह्यस्यैकत्वं क्वचिदपि न दृष्टम् । रूपाद्य भेदो दा । यद्यनेकेन्द्रियग्राह्यमप्यभिन्नमिष्यते रूपाद्यपि द्रव्यवदेकं स्यात्। हृष्टं चेत्। यद्येवं

१ पूर्वापरसम्बन्धपर्यालोचनया ' निर्णयस्योत्पत्तिस्तुल्या ' इति पाठोऽप्यत्र सम्भवेत् । २ विषया-लोचनमात्रार्थस्वात् VT. ॥ ३ विषयालोचनमान्नार्थं हि VT. । दृश्यतां पृ० १७६ पं० १६ ॥ ४ 20 समस्तार्थप्रहगं स्यात् PSV । तुल्ला—" सर्वथा प्रहगप्रसङ्गश्च सर्वात्मना सच्चिकृष्टत्वात् । "—तत्त्वार्थ-राजवार्तिक. १ । १० । पृ० ५१ पं० ८ ॥ ५ विषयमेदोऽपि VT. । एवं चात्र ' आत्ममनः-सचिक्वर्वदादे च विषयमेदोऽपि ' इत्यपि पाठः स्यात् ॥ ६ ' न ह्यन्यविषयस्य प्रमाणस्यान्यत्र फलं भवति ' इति पाठो ' न हि विषयान्तरे प्रमागभावोऽन्यत्र फल्जमावः ' इति वा पाठोऽप्यत्र भवेत् ॥ ७ एतत्त्यरिशिष्टान्वे पूर्तिर्द्रेष्टव्या ॥ ८ " सामान्यविशेषापेक्षं द्रव्यगुणकर्मसु । ८ । ६ । द्रव्ये गुगकर्मा-25 पेक्षम् । ८ । ७ । "–वै० स् ० ॥ ९ यविषयत्वात् PSV. ॥ १० " नन्वेवं कायचछार्गो चरो धर्मी भिद्यते प्राहकमेदाद् रूपादिवत् । तानि वा सरवपि प्राहकमेदे न भिधेरन् । अनेकेन्द्रियप्राह्यमेकं सद् दष्टं सस्वमिति चेत्, न, विकल्परूपर्यन्दियेगाप्रहणात् । अपि चेन्द्रियागां सङ्घीर्णविषयत्वेऽक्षानेकत्ववैयर्थ्यमपि । एक्ष्मेद हि तदिन्द्रियं नानाविषयान् परिच्छेत्स्यतीति किभिन्द्रियमेदेन ? तदुक्तम्–नैकं रूपाद्यमेदो वा दृष्टं चेन्नेन्द्रियेण तत् । अक्षानेकत्वचैयर्थ्यं स्वार्थे भिन्नेऽपि दाक्तिमत् ॥ इति । 30 —मीनासाक्ष्ठोक्वार्तिककारितका ए० २५६ ॥ ११ प्राह्यमेकं स् ॥ सप्तमं परिशिष्टम् ।

भिन्नेन्द्रियविषये द्रव्येऽभिन्नं ज्ञानं दृष्टमेव सैत्तागुणत्वतत् । तैस्माद् रूँपादावे-कत्वाने कत्वप्रसङ्गोऽसिद्ध इति चेत्, ईदग्रमभिन्नं ज्ञानं दृष्टम्, किन्तु नेन्द्रियेण तत्, न तदिन्द्रियद्वारेणेन्द्रियान्तरविषये ज्ञानम्, यस्मात् आश्चानेकत्वचैय-र्थ्यात् । यदीन्द्रियान्तरविषयेऽगीन्द्रियान्तरस्य ग्रहणशक्तिरीष्यते रूपादावनेके न्द्रियकल्पना व्यर्था । अथापि स्यात्-रूपादौ भेदसद्धावादेकमिन्द्रियं न ग्रहण- 5 शक्तिमदिति चेत्, तदप्ययुक्तम् । कुत इति चेत्, इन्द्रियं हि स्वार्थे भिन्नेऽपि राक्तिमत् । स्वार्थो नीलादिमेदेन संख्यादिमेदेन च भवन्मतेन भिन्नोऽपी-निद्रयेण ग्रहीतुं शक्यते, नेन्द्रियान्तरार्थः । इन्द्रियान्तरविषयत्वेन च रूपभिन्न-स्पश्चेवद् यतअञ्चत् न गृद्धते । यदि स्पर्शनगृहीतमपि द्रव्यं चञ्जुषा गृद्धते इन्द्रि-यान्तरविषयोऽपि चञ्चुषः स्वार्थं इति स्पष्टमम्युपगमाद् भिन्नस्यापि नीलादिवत् 10 स्पर्शादेरपि चञ्चुषा ग्रहणप्रसङ्ग इति भिन्नत्वमनेकेन्द्रियग्राह्यत्वे न कारणम्, किं तर्दि ? इन्द्रियान्तरार्थाग्रहणम् ।

यदि चाभिन्नोऽप्यर्थोऽनेकेनेन्द्रियेण गृह्यते ईंत्पादयः प्रत्येकमपि सर्वे न्द्रियेण ग्राह्याः स्युः द्रव्यादिवत्, तथा च रूपादयोऽनेकेन्द्रियग्राह्याः स्युः।

न सन्त्येते दोषाः । रूपादयस्तेषु स्वस्वविशेषे नियामकाः । तँदमावादि- 15 न्द्रियबुद्धीनां नीलेऽव्यक्षिचार इति चेत् , कथं तेषां नियामकत्वम् १ यत्र रूप त्वाभावस्तचक्षुषा न गृह्यते, एवं स्पर्शादीनामपि स्वस्वविशेषनियामकत्वम् ।

तथा सति चक्काःस्पर्शनयोईत्तिद्रेव्यादौ न । द्रव्यसङ्खयादिकर्ममु रूपत्व-स्पर्शत्वाभावस्येष्टत्वाद् न स्यात् तेषां चक्षुःस्पर्शनाभ्यां ग्रहणम् । यद्येवं यत्र रूपत्वमस्ति तचाक्षुषम्, एवं स्पर्शादावपि । एवं नियतत्वेनास्ति विशेषः । तथा 20 च रूपत्वाद्यभावाद् द्रव्यादिषु नियमामावो भविष्यतीति चेत्, तथा सति '' तदभावादव्यभिचारः '' [ वै० स्० ४।१।११] इति स्वविरोधः । रूपत्वादेः

१ "इन्द्रियाणि गन्धरसङ्गर्स्वर्श्वग्रेइंदु तत्सामान्येषु च नियताने, अन्यत्रानियतानीति । तत्र पृथिव्यक्षेजांसि द्वीन्द्रियप्राद्याणि रोगथ गुगराशिः । सत्तागुगरंत्रे च सर्वेन्द्रियप्राद्ये समवायोऽभावश्व तथा । " — न्यायवात्तिक १ । १ । १ ८ ॥ २ रूपादिवु न । तस्मादेकानेकसिद्धिरिति चेत् K ॥ ३ रूपादावे 25 कत्वप्रसन्नो द्रव्ये चानेकत्वप्रप्रन्नोऽसिद्ध इत्याग्रयः ॥ ४ यद्येवं रूपा० PSV. ॥ ५ तट् यदि VT. ॥ ६ अत्र PSV मध्ये सर्वत्रेप्रज्ञोऽसिद्ध इत्याग्रयः ॥ ४ यद्येवं रूपा० PSV. ॥ ५ तट् यदि VT. ॥ ६ अत्र PSV मध्ये सर्वत्रेप्तका वतान्तः प्रयोगः । ततस्तदतुतारेण 'सर्वेन्द्रियेण झाद्यां स्वात् ' इति करपिकां गोऽत्र सम्तवे ह्या ७ २ र्गाः भावता ग्रादेःयर्थी भाति ॥ ८ चक्ठाः सर्गत्रायोः संयातेऽपि द्वत्ति-द्वेव्यादौ न V ? ॥ ९ 'नियान प्रःचेन ' इत्यपि पाठः स्यात् ॥ १० तथापि छ ॥ शब्दादावभावादव्यभिचार उच्यते, न रूपत्वादे रूपादौ सद्भावद्वारेण । युत्त्त्या पीयं कल्पना नोपपद्यते, येस्माद् अग्रहीतेर भावत्वात्, इन्द्रियान्तरेणाग्रहणं हि ग्रहणाभावः, स कथं रूपत्वादिना किंपते ? भैवतु कारणाभावेन ग्रहणा-भावः । तस्माद् रूपत्वादीनां नियामकत्वं न युज्यते । नैंनु यद् द्रव्यादावभिन्नं ग्रहणं दृष्टं तत् कथं चेत्, अन्यगोचरम् । चक्षुःस्पर्शनाभ्यां भिन्नो विषय उपलभ्यते, तत्सहचौरिममुदायविषयमँभिन्नं ग्रहणं स्मरणज्ञानमन्यदेवोपजायते रूपाद्यग्रहे तद्बुद्धचभावात् । एवं विश्रेष्याणि भिन्नानि स्वेनेन्द्रियेणोपलभ्य अर्थान्तरच्यवच्छेदविषयमभेदेन सर्वत्र मानसं ज्ञानं जायते, न तु सत्तागुणत्वे प्रत्यक्षे । तदनुपलक्षणात् ' प्रत्यक्षेण ग्रहणम् 'इत्यभिमानर्स्तयोः क्रुतार्किकाणाम् ।

10 तुल्यगोचरतेष्ठा चेत्। स्यादेतत्—विशेषणविशेष्ययोरवर्त्र्यं तुल्येन्द्रिय-प्राह्यत्वमभ्युपगन्तच्यं तदग्रहे तद्बुद्रचभावादिति चेत्, तथा सति अनिष्ठेऽपि प्रसज्यते । यद्युभयं तुल्येन्द्रियग्राह्यं द्रैच्यगुणकर्माण्यपि द्रव्यवन्तीति सत्तावद् द्रव्यं सर्वेन्द्रियं स्यात् । एवमेकेंद्रव्यवत्त्वाद् न द्रव्यं सत्ता, सत्तायाः सर्वेन्द्रिय त्वात् । नचु द्रैंच्यव्दत्तित्वात् सत्ता एकद्रव्या तद्वती उच्यते इति चेत्, न, अभिन्न-त्वात् । नचु द्रैंच्यव्दत्तित्वात् सत्ता एकद्रव्या तद्वती उच्यते इति चेत्, न, अभिन्न-" गुणकर्मसु च भावान्न कर्म न गुणः " [वै० स् ० १ । २ । १८ ] इति । यदि च द्रव्ये वर्तपानेवेकद्रव्या नान्यत्र वर्त्तपाता एकद्रव्यति [ उच्यते v ] मेदैः स्यात् । यदा च चाक्षुषप्रत्यक्षेग ' अग्तिरुष्गः ' इति प्रहणं तदा स्पर्ज्ञोऽपि चाक्षुयः स्यात् । तस्मात् सत्तागुणत्ववद् भिन्नेन्द्रियग्राह्यत्वेऽपि द्रव्यमभिन्नमिति 20 न युज्यते ।

१ ए मध्ये सम्यगर्थों न ज्ञायते ॥ २ युज्यते । यदि कारगाभावे घहणाभावो भवतीति चेत् । तस्माद् रूवादेः स्वविशे गनियानकतं न युज्यते ए ॥ ३ न भवति K । अत्र 'न' इति निर्रथकं भाति । 'कारगाभावे ननु प्रहगाभावो भविष्यति ' इत्यपि पाठोऽत्र सम्भवेत् ॥ अ ययेवं द्रव्यादा PSV. ॥ ५ 'तत्सहचर' ' इत्यपि पाठोऽत्र भवेत् ॥ ६ तत्सहकारि PSV ? ॥ ७ (अभेद-र्ड्यादा ? PSV. ॥ ५ 'तत्सहचर' ' इत्यपि पाठोऽत्र भवेत् ॥ ६ तत्सहकारि PSV ? ॥ ७ (अभेद-प्राहकं ? ) ॥ ८ तयो: सत्तागुगत्वयो: । 'तेषां कुनार्किकाणाम् ' इत्यपि पाठश्चिन्त्यः ॥ ९ '' सदनित्यं द्रव्यवर् कार्यं कारणं सामान्यविशेषवदिति द्रव्यगुणकर्मगामविशेषः । ''--वै० सू० १ । ९ । ७ । २० '' द्रव्यगुगकर्मभ्योऽर्थान्तरं सत्ता । १ । २ । ७ । एकद्रव्यवत्त्वाज्ञ द्रव्यम् । १ । २ । ८ । ''--वै० सू० ॥ ११ द्रव्यं वर्तमाना PSV ॥ १२ द्रव्यभेरः स्यात् V । किन्त्वशुद्धमेतत्, सत्ताभेद-स्याभिप्रेतत्वात् ॥ १३ इतः परं 'त्या च न ' इति VT. मध्ये प्रतीको भाति ॥ यद्येवं भिन्नेन्द्रियग्राह्यत्वादण्पन्यत्ववादेऽनेकान्तः । [ यस्माद्  $\kappa$  ] एके न्द्रियग्राह्यत्वेऽपि द्रव्यगुणकर्मणां भेदो नीलादिभेदश्व दृष्टः, विनापीन्द्रियभेदं ग्रहणभेदाद् नीलादिभेदश्व दृष्टः । यदभावेऽपि यद् भवति तक्ष्य तदकारण-त्वादिन्द्रियभेदोऽन्यत्वस्य न कारणमिति चेत्, अन्यथोक्तं तत् । भिन्नेन्द्रिय-ग्राह्यत्वादनेकत्वमुच्यते, नैकेन्द्रियग्राह्यत्वादेकत्वं यत्तोऽनेकान्तः स्यात् । न हि भिन्नेन्द्रियग्राह्यत्वादेवानेकत्वमुच्यते, <sup>8</sup>किं तर्हि ? अनेकत्वमेव इति [ वचनाद्  $\kappa$  ] नानेकान्तिकः ।

'इन्द्रियभेदं विनापि ' इति यदुक्तमत्र सर्वं साध्यं न कथ्यते । न हि सर्वमनेकमिन्द्रियभेदादित्युच्यते, किं तहिं १ यत्रेन्द्रियभेदस्तदनेकम् [ एव v ] इति भेदोऽप्यन्यत्वस्य कारणं न निषिध्यते ।

अपि च, अक्षाभेदेऽपि घीभेदाद् भेदेऽभेदोऽन्यथा कुतः । यत्र [च vr] इन्द्रियभेदं विनापि बुद्धिभेदाद् नानात्वम्रुच्यते तत्रेन्द्रियभेदे बुद्धि-भेदे च 'एकम् ' इत्यस्य नावकाज्ञः ।

एतेन गुणादिषु प्रैत्यक्षज्ञानमपि निराक्वतं वेदितव्यम् । [यस्मात् к] तदपि हि स्वाश्रयसम्बन्धदारेण चतुष्टयसन्निकर्षादेवोत्पद्यते । र्थथा च सर्वथा 15 सन्निकर्षात्र ज्ञानोत्पत्तिरुक्तमेवं नैयायिकप्रत्यक्षपरीक्षायाम् । एवं वैशेषिकप्रत्यक्ष-मपि सदोषम् ।

अथ जिनेन्द्रबुद्धिरचिता विशालामलवती नाम व्याख्या।

केनचित् सम्बन्धेनेति, वृत्तिक्रन्मतविशेषेणानेके सम्बन्धाः, तत्र कर्सिश्चित् सम्बन्धे प्रत्यक्ष अक्षणसूत्रमिदं न सम्भवतीत्यतः 'केनचित् सम्बन्धेन ' इत्युक्तम् । तत्र 20 केचित् — 'प्रैंसिद्धिर्हिक्नमात्मनः । प्रसिद्धिर्ज्ञानमित्यनर्थान्तरम् । सा च प्रसिद्धिर्गुणत्वा-नित्यत्वाभ्यां शब्दवद् द्रष्टव्येत्युक्तम् । यदि बुद्धिरनित्या, अनित्यं च कारणवत् , ततोऽस्या अपि कारणं वक्तव्यमन्यत्वं चानेन ज्ञापकहेतुनेति चेत् , उच्यते- ' आत्मे-

१ सर्वेन्द्रियग्राह्यत्वादप्यनेकत्ववादे K ॥ २ नीलादिभेदप्रहणं दृष्टम् V । ३ °दिन्द्रियभेदोऽनेकत्वे न हेतुरिति चेत् K ॥ ४ अपि तु ' इत्यपि भवेत् पाठः ॥ ५ 'प्यनेकत्वस्य K ॥ ६ ' एकत्वम् ' 25 इति निरवकाशम् V ॥ ७ प्रत्यक्षज्ञानोत्पत्तिरपि निराक्तना वेदितव्या V ॥ ८ तथा च सर्वथा सन्निकर्षान्न ज्ञानोत्पत्तिरिति नयायिकपरीक्षायां यथोक्तम् । तस्माद् वैशेषिकप्रत्यक्षं दुर्विहितम् । = V ॥ ९ एतत्परिशिष्टान्ते पूर्तिर्द्रष्टव्या ॥ १० तुल्ना-चै० सू० ३ । १ । २ ॥

### १७४ सवृत्तिके सटीके च प्रमाणसमुच्चये वैशेषिकप्रत्यक्षपरीक्षा।

न्द्रियमनोर्थसचिकर्षांद् यच्निष्पद्यते तदन्यत् ' [ वै० स्० ३ । १ । १३ ] । यद् यतो निष्पद्यते तत् ततोऽन्यत् , यथा मृदादेर्घटादि, आत्मादिभ्यो ज्ञानमपि तथा निष्पद्यते तस्मात् तदपि तेभ्योऽन्यत् । कारणमप्यनेनैव दर्शितमात्मादि ।---इति सम्बन्धमाहुः । अस्मिन् सम्बन्धे प्रत्यक्षरुक्षणसूत्रमिदं नोपपद्यते ।

अन्ये तु — लैङ्गिकपमाणेऽभिहिते तत आह – कि लैङ्गिकमेकमेव पमाणमाहोस्विन्नेति चेत्, उच्यते — " आत्मेन्द्रियमनोर्थसन्तिकर्षाद् यन्निष्पद्यते तदन्यत् " [ वै० सू० ३ । १ । १३ ] प्रत्यक्षप्रमाणमिति वाक्यरोषः । — इति सम्बन्धमाचक्षते । अस्मिन् सम्बन्धे प्रत्यक्षलक्षणसूत्रमिदं व्याख्यायते ।

असौत्रमपि भाष्यक्रुदभिहितमस्ति " इन्द्रियार्थसन्निकर्षः प्रत्यक्षमात्ममनः सन्निकर्षो 10 वा " इति । अतः सौत्रमित्युक्तम् । द्रव्यवचनेन गुणकर्मणोरपि सौत्रं प्रत्यक्षरुक्षण-मन्यदस्तीति दर्शयति । तत् पुनः " गुणकर्मस्वसन्निक्चष्टेषु ज्ञाननिष्पत्तेर्द्रव्यं कारणं कारणकारणं च " [ वै० सू० ८ । ४ ] इत्येतत् । स्वाश्रयेणानभिव्यक्तेषु गुणकर्मपु ज्ञानं नोपजायते, अतस्तदाश्रयो द्रव्यं गुणकर्माण्यभिव्यक्तयत् तज्ज्ञानस्य कारणं भवति । गुणकर्मज्ञानस्य कारणमिन्द्रियार्थसन्तिकर्षः, तत्कारणं द्रव्यं घटादि कारणकारणमित्यु-15 च्यते । अत्र च प्रधानत्वादेकार्थसमवायिकारणत्वाचात्ममनः संनिकर्षादुत्पत्तौ इन्द्रिय-मनोर्थसन्निकर्षास्तत्रोपकारकाः ।

केचिदिति । यस्माज्ज्ञानस्य प्रमाणत्वे फल्लान्तरं न भवति, तथाहि-अधिगतिः फल्रम्, ज्ञानाचाधिगतिरनर्थान्तरम् । ततः आपस्कादयः सल्निकर्षभमिल्लषन्ति अमा-धारणकारणत्वादिति, इतरे सन्निकर्षाः स्मृत्यादिज्ञानसावारणाः, इन्द्रियार्थसन्निकर्षस्तु 20 मत्यक्षस्यैव कारणम् ।

प्रधानत्वादिति आत्ममनसोः प्रधानत्वात् तत्संनि कर्षस्यापि प्रधानत्वम्, ततो रावणादयो मन्यन्ते । तत्रात्मनः प्राधान्यं ज्ञानस्य कर्तृत्वात् तल्लिङ्गत्वात् फल्लोप-मोक्तृत्वाच । मनसस्तु सर्वविषयत्वाज्ज्ञानेनैकार्थसमवायाच ।

तथा चेत्यादिना शास्त्रविरोधमाइ । यथा अग्न्याद्यनुस्मृतिमत आत्मनः प्रत्यक्षं 25 लिङ्ग दृष्ट्वा अपत्यक्षेऽर्थेऽनुमानं भवति तथा विरोषस्मृतिमतोऽस्यैव सामान्यमात्रदर्शनाद् गृहीतेषु विरोषेषु संशय इति संशयस्य निष्पत्तिर्हेङ्गिकेन तुल्या। यथा च मूतार्थसम्बन्ध-

१ दृश्यतां प्र० १५० टि० १ ॥ २ दृश्यतां प्र० १५० टि० १ ॥ ३ तुलना प्र० ७३ पं० ३ ॥

वरोन ' अयमेवं म्तोऽर्थः ' इति प्रत्यक्षमुत्पद्यते तथा भूतार्श्वसम्बन्घवरोन ' अयमेव, नान्यः ' इति निर्णयो जायते इत्यस्य निष्पत्तिः प्रत्यक्षेण तुल्या--इति यदुक्तं तद् विरुध्यते, निर्णयस्य विकल्पपूर्वकत्वादिति सम्बन्धः । सामान्यद्र्शनवतः संशयो जायते । विंकरुपाद् यदा विशेषरूपेणार्थोऽवधार्यते तदा ' इयं गौरेव, न महिषी ' इति निर्णयो जायते ! विषयालोचनार्थत्वादिति विषयानुभवप्रयोजनत्वादित्यर्थः । विषया- 5 लोचनमात्रार्थं हीति 'मात्र'शब्दोऽधिकव्यवच्छेदार्थः । एवमुक्तं भवति-विशेषा-रोपादौ न व्यापियत इति । तच निर्विकल्पकत्वात् । यस्य च विषयानुभवमात्रं प्रयोजनं तद् विकल्पनिरपेक्षं प्रवर्तते । तद् दर्शयति-तत्र विचारणा कुत इति । ततश्च वैधर्म्यात् तेन निर्णयस्योत्पत्तिर्ने तुल्या यथानुमानेन । स्यादेतत्-भूतार्थसम्बन्धवशादुत्पत्तिमात्रस्या-तिदेश इति । तदयुक्तम् , विशेषातिदेशस्य निरर्थकत्वप्रसङ्घात् । संशयानुमानादि- 10 मिरप्येवं तुल्योत्पत्तिः प्राप्नोति, तेषामपि सामान्य।दिभूतार्थाभिसम्बन्धवशेनोत्पत्तेः । अतिरेशो नास्त्येवेति, ज्ञानत्वं समानो धर्मः, तस्य चाभावात् । सर्वथा ग्रहणप्रसङ्ग इति सर्वथा बैहुमत्त्वादिभिरपि प्रहणं स्यात् । यस्मिन्नंशे सामर्थ्यं स एव गृह्यत इति चेद्च्यते-सर्वात्मनेत्यादि । निरंशत्वादर्थस्य यथायोगं पञ्चविधेन सन्निकर्षेण य इन्द्रिया-संत्रिक्वष्टौऽशः स नास्त्येव । ततश्च तद्विशेषाणामर्थादभित्रत्वात् तेष्वपि प्रहणमुत्पत्तुं 15 शक्नोति । ननु य एव जिघुक्षितौंऽशः स एव गृह्यत इति चेदाइ--किमेतदित्यादि । यदा परेषां द्रष्टा आलोच्यार्थदर्शन त प्रागेव ' किमेतत् ' इत्यविशेषेण प्रहीतुमिच्छायां तत्र प्रतीत्य पश्यति तदायं दोषो भवति ।

सम्बन्बवादे चैतद्दोषाभिषानेनायमर्थतो ज्ञानवादेऽप्युक्त एव भवति । तथाहि-सन्निरुर्घोऽर्थयहणस्य कारणमित्ययं दोष उच्यते, ज्ञानपमाणवादिनापि स एव 20 ज्ञानकारणमिष्यते इति समानो दोषः । तथाहि-अयमेव दोषोऽनुमाने वक्ष्यते । यदीन्द्रियार्थसम्बन्धे सर्वात्मना प्रहणपसङ्गस्तदा भवतोऽपि त्रिभिरिन्द्रियैः सम्बध्यमाने विषये कत्मात्र सर्वात्मना प्रहणमिति चेत् , अत्माभिः सन्निर्घर्षत्तकारणं नेष्यते, तस्याद्रव्यसत्त्वात् । किञ्च, अत्माभिश्चक्षुरादिनाप्यर्थः सर्वथा गृद्धते इतीष्यते । तद्रहणेऽ-पि तथा व्यभिचारनिमित्तसद्भावात् कत्तिश्चिदंशे निर्णयो न भवतीति मेदायोग्यत्वात् 25 तदपहणतुल्यं केवल्जमित्येतदुक्तम् । यदि च परोऽप्येवं ब्रूयात् तत एवं वक्तुं नाईति, '' यदर्थेषु साक्षादाल्जोचनम् ' अयं गौरेव अयमश्च एव ' इति तत् पत्यक्षम् '' [

१ ( बाहुमत्त्वादिभिरपि १ ) ( बाहुल्यादिभिरपि १ ) ॥ २ तुल्ना पृ० ७३ पं० ३ ॥

## १७६ सवृत्तिके सटीके च प्रमाणसमुचये वैशेषिकप्रत्यक्षपरीक्षा।

इत्युक्तत्वात् , एवं '' भूतार्थसम्बन्धवशेन ' अयमेवंभूतः ' इति प्रत्यक्षमुत्वचते ' ] इत्युक्तत्वात् , एवं '' येयैमिन्द्रियाणामर्थेषु प्रसिद्धिः --- अयं शब्दः, इदं ſ रूपम्, अयं रसः, अयं गन्धः, अयं स्पर्शे इति " [ ] इत्यप्युक्तत्वात् । यतः प्रत्यक्षं निश्चयात्मकं परेणेष्यते । इयमेव च निश्चयानां स्वार्थपतिपत्तिर्यत् तन्निश्चयनम् । 5 तद् यदि प्रकारान्तरवद् न निश्चीयते तैः कथं गृहीतम् ! कथमिदानीं भवतोऽपि प्रत्य-क्षेणानिश्चयनं तत्र च ग्रहणमिति चेत् , यस्य प्रत्यक्षं न निश्चयात्मकं तस्य यद् ग्रहणं तदुन निश्चयेन, किं तर्हि ? तदाभासेन । ततो निश्चयानिश्चयवशादुन प्रत्यक्षस्य अदणाग्रहणे । निश्चयस्य हि नैवंविधम्-किञ्चिन्निश्चितमप्यन्यदनिश्चितमिति प्रहणाग्रहणे । तस्माद् यो निश्चयस्तदेवास्य प्रहणम् । अन्यधैकस्मिन्नपि प्रकारे तदु न स्यात् । सर्वा-10 त्मना महणेऽप्येवं निश्चयः किं न भवतीति चैत्रु, सहकारिवैकल्यात् । अनुभवो हि यथाविकल्पाभ्यासं निश्चयान् जनयति, यथा रूपदर्शनेऽविरोषेऽपि कुणप-कामिनी भक्ष्य-विकल्पाः । तत्र बुद्धिवैशद्य-तद्वासनाभ्यास-प्रकरणादीन्यनुभवे निश्चयोत्पत्तिकारणानि । तेषामेव तारतम्यादिवज्ञात् पौर्वापर्यम् । यथा जनकपाठकत्वाविद्रोषेऽपि पितरं डष्ट्वा मम पिताऽऽगच्छतीति पूर्वं निश्चयो भवति, नोपाध्याय आगच्छतीति । स च भूतनिश्चयो 15 व्यभिचारनिमित्ताभावे भवति। ततोऽनुभव इत्येव न सर्वथा निश्चयः । यदि परेण प्रत्यक्षं सविकल्पकमिष्यते कथं 'विषयालोचनमात्रार्थं हि चतुष्टयसन्त्रिकर्षाज्जायते ' इत्येत-दुक्तमिति चेत् , इन्द्रियज्ञानस्य निर्विकल्पकत्वं प्रमाणेन सिद्धभिति वस्तुसामर्थ्यादा-चार्येण तथोक्तम् । अस्माभिस्तु पराभ्युपगमवञादेवमुक्तमित्यविरोधः । यदि परेण प्रत्यक्षं निश्चयात्मकमित्यभ्युपगम्यते प्रत्यक्षेण निर्णययस्य तुल्योत्पत्ति रित्येतत् कथं युज्यते ? 20 न हि तेनैव तस्य तुल्योत्पत्तिरित्यभ्युपगमो युक्त इति चेत्, इदं तस्य दोषान्तरं य एवमिच्छतीत्यरुमतिप्रसङ्गेन ।

विषय मेदोऽपीति प्रमाणस्यात्ममनोविषयत्वात् फल्लस्यार्थविषयत्वात् । ननु ज्ञान-मप्यात्मसमवायित्वात् तद्विषयमेवेति चेत् , नैतत् , यस्माज्ज्ञानस्य ज्ञेयं विषयत्वेनाभिरू र्ष्यते न समवायिकारणम् , अन्यथा सर्वं ज्ञानमेकविषयं स्यात् । आत्ममनःसन्निकर्ष-25 स्यानुपरूब्धौ तत्समवायिकाँरणेऽन्यः को विषयो भवेदित्यनुत्तरमेतत् । विषयमेदे को दोष इत्याह----नेत्यादि ।

१ ददयतां वै॰ सू॰ ३। १। २॥ २ ददयतां पृ॰ १७० पं॰ ३॥ ३ °कारणादन्यः (१)॥

अपि चेत्ये।दिनाभ्युपगमबाधामाह। शास्त्र उक्तम्-' सामान्यविशेषापेक्षं द्रव्यगुण-कर्मेसु प्रत्यक्षम् , द्रव्येषु द्रव्यगुणकर्मापेक्षम् ' इति । अत्र सामान्यवचनेन महासामान्यं सत्ता गृह्यते, विशेषवचनेन द्रव्यत्वादीनि शेषसामान्यानि । सामान्यं विशेष इत्येतचा-पेक्षाक्कतम् । तस्मादेतानि सामान्यानि विशेषशब्दवाच्यानि । सत्ता सामान्यमेव, न विशेषः । शेषाणि सामान्यानि विशेषाश्चापेक्षया भवन्ति । तत्र सामान्यापेक्षं द्रव्ये सद् 5 द्रव्यमिति । विरोषापेक्षं द्रव्यं प्रथिवी घट इत्यादि । द्रव्यगुणकर्मापेक्षं दण्डी शुक्लो गच्छतीति । कस्मान्न युज्यत इति चेदुच्यते — यस्मादित्यादि । स्वार्थमात्रग्राहित्वा-त्येतद् विषयालोचनार्थत्वादित्यस्य विवरणम् । सन्धानं योजनम् । तत्स्वरूपं दर्शयति---इदमस्येत्यादि । अवइयमिति, अन्यथा यद् विरोषणं विरोष्यं चागृहीतं तयोर्थोगोऽपि न कियते । तचैवं गृहीतं भवतीत्याशयः । मतुब्लोपादभेदोपचाराद्वेति यथासम्भवं 10 द्रष्टव्यम् । तथाहि-गुणवचनेभ्यो मतुपो छक् । अभेदोपचारश्च सर्वत्र नास्ति, यस्मात् किया-द्रव्यरूपेणाश्रयप्रतीतिर्नास्ति । मतुष्प्रत्ययार्थो यत्र गम्यते तत्रैव मतुङ्छोपेनापि ल्रक्ष्यते । यदीन्द्रियबुद्धौ तन्नोपपद्यते क तर्हि [ उपपद्यते ] इति चेदुच्यते−तच्चत्यादि । पूर्वं विशेषणं विशेष्यं च गृहीत्वा लोकव्यवस्थां चानुस्मृत्य अनुसन्धानं कर्त्तुं शक्यते, नान्यथा। तद। चेन्द्रि यज्ञानं चिरनिरुद्धमिति स्मृत्यैवोपस्थाप्य विशेषणं मनसैव योज्यते । 15 तस्मात् तत्रैव तदुपपद्यते । अन्यथेति यदि विरोषणस्य स्मृत्युपस्थापितस्वं नेष्यते । तदनेन ' विशेषापेक्षं ज्ञानं तद्पत्यक्षं मानसमेव वा, यथा सुरभि मधुरमिति ज्ञानम्, गौर्गच्छतीत्यपि यथोक्तपकारम् ' इति व्यापकविरोधो द्वितीयसाध्यापेक्षया स्वभावश्चोक्तः । न च युज्यत इति दृष्टान्ते साध्यवैकल्याशङ्कां निराकरोति । भिन्नेन्द्रियग्राह्यत्वादिति गन्धरसयोर्घाणरसनमाह्यत्वाद् द्रव्यस्य च चक्षुःस्पर्शनमाह्यत्वात् । तत एवमुक्तं भवति- 20 यद् भिन्ने न्द्रियप्राद्यविशेषणविशेष्यविषयं ज्ञानं तदप्रत्यक्षं तद् मानसमेव वा, यथा

रूपमाम्छमिति ज्ञानम्, सुरमि मधुरमित्येतज्ज्ञातमपि तथेति पूर्ववद्धेतु मेदो योज्यः ।

इरानीं द्रव्यमेव न किञ्चिइप्यस्ति रूपादिसमुदाये तदुपचारात् , तत् कुतस्तत्र प्रत्यक्षं स्यादिति द्रव्यवि रारणामारभते-यदि चेत्यादि । अयमस्यार्थः ----यदनेकेन्द्रिय-याखं तद् नैकं रूपादिवत् , द्रव्यमपि तथेति व्यापकविरोधवसङ्गः । द्रव्यस्यानेकेन्द्रिय-याखरवं ' दृइयं स्प्रुरयं च द्रव्यम् ' इत्यभ्युग्गमात् । रूपाद्यभेदो वेत्येवं दर्शयति-

१ '' सामान्यविशेषापेक्षं द्रव्यगुगकर्ममु । द्रव्ये द्रव्यगुगकर्मापेक्षम् । "-वै० सू० ८१६, ७ ॥

रूपादावपि मेद्व्यवस्थाकारणमनेकेन्द्रियमाह्यत्वम्, यदि चैवमपि द्रव्ये मेदो नेष्यते रूपादिष्वपि स न स्यादिति । प्राहकभेदादु रूपादीनामनेकत्वं व्यवस्थाप्यत इति चेत . भैवतु, ततश्चास्माभिभिन्नेन्द्रियमाह्यत्वादेव भेदु इति नावधार्यते । किञ्च, भिन्नेन्द्रियमाह्यत्वेन यादकमेदोऽप्याक्षिप्त एव, भिन्नेन्द्रियप्राह्यत्वेऽवश्यं प्राहकमेदो भवितुमर्हति I ननु द्रव्ये 5 सत्यपि भिन्नेन्द्रियमाह्यत्वे माहकमेदो न भवतीति चेत् , न, तस्यैव द्रव्यस्य विचार्य-माणत्वाद् रूपादिष्वपि पर्यनुयोगस्य तुल्यत्वाच । दृष्टं चेदिस्यादिना द्रव्यस्यैकत्वं प्रत्यक्षसिद्धं रूपादीनां चानेकत्वम्, ततः कथं तदनुमानैनान्यथा कर्तुं शक्यते इति दर्शेयति । सत्तागुणत्ववदित्यनेन सत्ता-गुणत्वाभ्यामनेकान्तमाह । सत्तागुणत्वयोराश्रयो रूपादीनि सर्वेन्द्रियाणि । तस्मात् तयोरपि सर्वेन्द्रियत्वम् । यथोक्तम्--- " एतेन गुणत्वे 10 भावे च सर्वेन्द्रियं ज्ञानं व्याख्यातम् " [ वै० सू० ४ । १ । १४ ] इति । अभिन्नं ज्ञानं पुनः ' यमेवाहमद्राक्षं तमेव स्प्रशामि ' इति । नेन्द्रियेण तदित्युत्तरम् । अक्षाने-कत्ववैयर्थ्यादिति अक्षानेकत्वकरुपनायां निमित्तामावादित्यर्थः । एकेनेन्द्रियेणानेकोऽर्थः समस्तः प्रतिपत्तुं न शक्यत इति इन्द्रियान्तरं परिकल्प्यते । यदि चेन्द्रियान्तरार्थेऽपि प्रवर्ततेऽनेकेन्द्रियकल्पना निर्निमित्ता स्यात् । एवमुक्तं भवति-कार्यमेदेनेन्द्रियमेदः 15 कल्प्यते । यदीन्द्रियकार्यमप्येकेनैव कियत इन्द्रियान्तरे प्रमाणं नास्तीति तन्न कल्पनीयं स्यादिति । व्यर्धेति निर्निमित्तेत्यर्थः । अथापि स्यादित्येवं मन्यते-अनेकेनेन्द्रियेणै-कोऽर्थः परिच्छेत्तुं शक्यते, नैकेनानेकोऽर्थः । रूपादयश्चानेके । तस्मादिन्द्रियबहुत्व-कल्पनावैयर्थ्याभाव इति चेत् , स्वार्थे भिन्नेऽपीत्यादि । यद्येकमिन्द्रियमिन्द्रियान्त-रार्थेऽपि प्रवर्तते ततः स सर्व एव तस्य स्वार्थः स्यात् । स्वार्थे च भिन्नेऽपि नीलःदिवत् 20 तत् शक्तिमदेवेत्यनुत्तरम् । सङ्ख्यादिभेदेन चेति " संख्या परिमाणानि पृथत्तवं संयोगविभागौ परत्वापरत्वे कर्म च रूपिसमवायाचाक्षुषाणि " [ वै० सू० ४ । १ । १२ ] इति सिद्धान्तात् । नेन्द्रियान्तरार्थं इति, एतेन ' यश्च क्षुरिन्द्रियार्थस्तत्र त्वगि-न्द्रियमञ्क्तिमत् , रूपादिवत् , द्रव्यमपि तथा 'इति व्यापकविरोधप्रसञ्जनम् । इन्द्रि-यान्तरविषयत्वेन चेव्यादि रूपस्पर्शौं मेदे सत्यपि यावद् भिन्नेन्द्रियेण न प्रतीयेते 25 तावज्ज्ञातुं न शक्येते । यदि चैकेनेन्द्रियेण गृह्येते तदा यथा नीहादीनां चक्षुर्गोचर-रवेनाभेदस्तथा रूपस्पर्शयोरपि स्यात् । ततश्च स्पर्शोऽपि चक्षुषा गृह्यत । यतअक्षुषा न गृह्यते इति मेदछतस्येन्द्रियान्तरेण महणस्याभावं दर्शयति । तदनेन ' यत्र स्पर्शने-न्द्रियं शक्तिमत् स न चक्षुरिन्द्रियार्थः, स्पर्शवत् , द्रव्येऽपि स्पर्शनेन्द्रियं शक्तिमत् '

१ 'भवेत् ' इत्यपि पाठः स्यादत्र । ऽग्युर्° मोद् VT. ॥

इति व्यापकविरोधपसक्तमाइ । अस्यैव साध्यविवर्ययेऽनिष्टपसक्तमाह-तद् यदीत्यादि । यदि च चक्कषुषा स्पर्शनप्राद्यमपि द्रव्यं गृद्धते इतीष्यते तदेन्द्रियान्तरार्थोऽपि चक्कषुषः स्वार्थ इत्यभ्युपगतं स्याद् द्रव्यवत् । ततश्च स्वार्थत्वात् स स्पर्शरसादिमेदेन भिन्नोऽपि नीत्रादिवच्चक्कषुषा गृद्धत इत्यतो भिन्नत्वमनेकेन्द्रियग्राह्यत्वे न कारणम् अनेकेन्द्रिय-कल्पनाया न कारणमित्यर्थः । यतः स्वार्थो भिन्नोऽप्येकेनैवेन्द्रियेण परिच्छिद्यते, ततो 5 रूपादयो भिन्नत्वादनेकेन्द्रियप्राद्धा इति यदुक्तं तत्र युज्यते । किं तर्हि १ इन्द्रिया-नतरार्थाप्रहणमिति अनेकेन्द्रियद्वे कारणमिति सम्वन्तः । यत्माद् यदीन्द्रियान्तरार्थ इन्द्रियान्तरेण प्रहीतुं न शक्यते तथा सत्यनेकमिन्द्रियं कल्ययितुं शक्यते इति दर्शितं तस्मादेवमनेकेन्द्रिययाद्धं द्रव्यं नास्तीति स्थितम् ।

पुनरप्येतदेव चोतयितुमनेकेन्द्रियद्रव्याभ्युपगमेऽभ्युपगमवाधा प्राप्तोतीति दर्शयितु- 10 माह — यदि चेत्यादि । यद्यभिन्नोऽर्थोऽनेकेनेन्द्रियेण गृह्यते तत इन्द्रियाणि स्वविषय-नियतानि न स्युः । ततश्च रूपादयः सर्वेन्द्रियप्राह्याः प्रत्येकमपि स्युर्द्रव्यवत् । सर्वेन्द्रिय-प्राह्यवचनं चात्रैकेन्द्रियप्राह्यत्वनियमं निराकरोति । यदाह — तथा [ च ] रूपादयोऽने-केन्द्रियप्राह्याः स्युरिति नियमेनैकेन्द्रियप्राह्या न स्युरित्यर्थः ।

स्वविशेषे नियामका इति स्वविशेषे नियामका इन्द्रियबुद्धीनामिति सम्बच्धते । 15 द्रव्यसङ्ख्यादिकर्मस्विति आदिवचनाद् भाव-गुणत्व-पृथक्तवदीनि प्राह्याणि । न स्या-दित्यादि द्रव्यस्य स्पर्शतचञ्चभ्र्यां प्रहणं न स्यात् रोषाणां चञ्चुषेति योज्यम् । यदयेव-दित्यादि द्रव्यस्य स्पर्शतचञ्चभ्र्यां प्रहणं न स्यात् रोषाणां चञ्चुषेति योज्यम् । यदयेव-मित्यन्यथा नियामकत्वमाइ । तथा चेत्यस्मिन् पश्चे सोऽनन्तरोक्तो दोषो न वर्तत इति दर्शयति । यस्य यत्र नियामकं कारणं नास्ति तत् तत्रानियतम्, यथा यद्दच्छामात्रेण प्रष्टत्ता डित्थादिसंज्ञाः कचिदर्थे, इन्द्रियाणामपि द्रव्यादिषु नियामकं कारणं नास्तीति 20 कारणामावः । सूत्रविरोध इत्यभ्युपगमविरोधमाह । युत्त्यापीत्यादिना 'योऽमावः स न कियते, आकाशयुष्यवत्, इन्द्रियान्तरेणाप्रहणमप्यभावः 'इति व्यापकविरोधः । अन्ये द्र सूत्रमन्यथा वर्णयन्ति- 'तद् 'वचनेन स्वविशेषरहितं विशेषान्तरमभिमतम् , तदभावात् स्पर्शत्वायमावाद् रूपे चञ्चरिन्द्रियं प्रवर्तते, ततश्च स्पर्शत्वाद्यमापेन्यादिनैन 25 निराकर्तव्यम् । युक्त्यानुविहितत्वे एवमुक्तिः शोभेत । युक्तिविरोधे तु क्रच्छकरुपना

१ ' एवं रूपादयः... ' इत्यपि पाठः स्यादत्र ॥ २ ' स्वभेदे ' इत्यपि पाठः स्यादत्र । रङ्गि ख्यद् पर् ल VT. ॥ ३ ' एवं तर्हि ' इति ' नन्वेवम् ' इति वा पाठोऽपि भवेत् ॥

## १८० सवृत्तिके सटीके च प्रमाणसमुचये वैशेषिकप्रत्यक्षपरीक्षा ।

अकरुपनैव । किञ्च, स्वविशेषाणां प्रकृतत्वात् तेषामेव ग्रहणं युक्तं न विशेषान्तराणाम-प्रकृतत्वात् । तदभावेन च भावोपादानमयुक्तमित्यसारमेतत् । पूर्वस्मिन् व्याख्याने नायं दोषः । यत्र यस्य कारणाभावः स तत्र न भवतीति युक्तं यदुक्तं भैवत्वित्यादि । यद्येवं द्रव्याभावे यमइमद्राक्षं तमेव स्प्रशामीत्यस्याभिन्नज्ञानस्य को विषयः १ इदं निर्विषयमेवेति 5 यदिस्यादि । अन्यगोचरमित्यादि । द्रव्यादन्यः कल्पित एवास्य विषय इति दर्शयति । भिन्नो विषय इत्यादि रूपं स्पर्शश्च। परस्परविपरीतविषयोपरुब्धिययोगात् तज्जायते ततो यद्यपि कल्पितविषयं तथापि रूपाद्युपछब्चित्रसद्घावे तद्भावात् मरीचिकादिजछज्ञानवत् विषयादिदियमेनैव तज्जायते इति द्योतयति । तत्सहचारिसम्रुदायविषयमिति, चक्षुः-10 स्पर्शनाभ्यामुपरुब्धो भिन्नो विषयः स सहचार्यस्येति तदुणसंविज्ञानो बहुत्रीहिः । पुनरपि तत्सहचारी समुदायो विषयोऽस्येति बहुत्रीहिरेव । एवं स्नास्पर्शयोः सहचारस्योपल्रक्षणत्वे च गन्धादिमात्रविषयत्वं नोक्तं भवति । स्मरणपेवाभिन्नं ज्ञानमिति रूपादिषु येष्वनु-भवपूर्वको ' घटः ' इति सङ्केतस्तत्समुदाये पुनरुत्तरकालं रूपस्पर्शोपलविधयोजकं स्मरणं 'स एवायं घटः ' इत्यभिन्नं ज्ञानमुपजायते । समुदायोऽवस्तुत्वात् केनचिदपि ज्ञानेन 15 नानुभूयते, ततः कथं तत्र स्मरणमिति यो वद्ति तस्येदं न चोद्यम् । यस्मात् समुदायः कल्पितः, यश्च कल्पितो भावः स विज्ञानस्य प्राह्यांशत्वेनात्मभूत इति स्वसंवित्त्यैवानुभूतः । अन्यथा कथं सैवेयं महती पासादमालेति स्मरणं भवेत् । कुत एतत् समुदायविषयं न पुनर्वस्तुसद्घटादिविषयमिति चेत् , उच्यते — रूपा यग्रहे तद्बु द्यभावादिति । यद् यदमहे उपरुब्धिइझ्झणप्राप्तं नोपरूभ्यते तत् ततो भिन्नं नास्ति, वृक्षादिभ्यः षण्णगरीवत् 20 प्रासादमालावद्वा । घटादिद्रव्यमपि रूपाद्यपहे उपलव्धिलक्षणपासं नोपलभ्यते इति स्व-भावानुपळव्चिमाह । यत्रास्त्रोकः समन्ताद् गृह्यते तत्र रूपं द्रष्टु ग्योग्यमेव, आस्त्रोकाभावेऽपि कैश्चित् प्राणिभिस्तद्ग्रहणात् तेन नाने कान्तः । एवं विशेष्याणीत्यादि, सत्ता-गुणत्वाभ्यां पूर्वमनेकान्त उक्तः, तत्परिहारायोपन्यस्यति । विशेष्याणि रूपादीनि, तानि भिन्नानि 'सन् गुणः' इत्यनेन विशेषणेनासम्बद्धान्येव उपरुब्वपूर्विणस्ततोऽर्थान्तरव्यवच्छेद-25 विषयम् असतोऽगुणाच व्यावृत्तिलक्षणं यत् सामान्यं तद्विगयमिति यावत् । अभेदेन सर्वत्रेति मानसं ज्ञानं सामान्याकारानुवद्धम् , तत् तेषां मेदं सन्तमपि संवृत्य स्वाकार-मभिन्नमपि एषु अध्यवस्यति । एकत्वमिव अण्टहत् तेष्त्रमेदेन तत् सर्वत्रोप जायते नैक

१ भवेदित्यादि ' इत्यपि पाठोऽत्र स्यात् । ऽग्युर् मोद् चेस् प ल  $\nabla T$ ा

सप्तमं परिशिष्टम्।

स्मिन्नेव । न तु सत्तागुणत्वे प्रत्यक्षे इत्यतो नानेकान्त इत्याशयः । तद्दनुपलक्षणादिति पूर्वमनुभवज्ञानं भिन्नवस्तुविषयम् , ततस्तत्पूर्वकं सामान्यज्ञानमित्येतद्विरोषानुपरुक्षणात् ।

तुल्यगोचरतेष्टा चेदिति अनैकान्तिकःवं प्राहयितुमुपन्यासः । गोचरसाम्ये हेतु-माह-तदग्रहे तद्धुद्धभावादिति विशेषणाप्रहणे विशेष्ये बुद्धिर्न वर्तत इत्यर्थः । ततश्च रूपादीनां विशेष्याणां सर्वेन्द्रियत्वात् तद्विशेषणयोः सत्तागुणत्वयोः सर्वेन्द्रियत्वं सिद्धं । 5 ये विशेषणविशेष्यभूतास्ते तुल्येन्द्रियविषयाः, यथा दण्डदण्डिनौ, सत्ता-तद्वन्तः गुणत्व-तद्वन्तश्च तथेति स्वभावप्रतिरूपकः । अनिष्टे प्रसज्यते इति पसङ्गविपर्ययेणानेकान्तिक-त्वमाह । द्रव्यवन्तीत्यादि द्रव्यमाश्रयोऽस्त्येषामिति द्रव्यवन्ति । अत्र द्रव्ययोगेन गुणो विशेष्यम् , द्रव्यं विशेषणम् । ततश्च यथा गुणः पञ्चेन्द्रिय एवं द्रव्यमपि स्यात् । एवमेकद्रव्यत्वादित्यादि । द्रव्यमद्रव्यमनेकद्रव्यं चेष्यते, एकद्रव्यं द्रव्यं नास्ति । 10 तत्राद्वव्यं द्रव्यं यत्र द्रव्यान्तमाधारो नास्ति, यथा परमाण्वा काशादि । अनेकद्रव्यं यत्रानेक-द्रव्यमाधारः, यथा घटः । स ह्यनेकसमवेतः । अत्र च एकद्रव्यं सत्तायाः सर्वेन्द्रियायाः विशेषणमिति द्रव्यमपि सर्वेन्द्रियं स्यात् । न चेष्यते । तस्मादनैकान्तिकः । द्रव्य-वृत्तित्वादित्यादि । द्रव्यवृत्तिर्या सत्ता तत्या एकद्रव्यं विशेषणम् , इयं च न सर्वेन्द्रिया, किं तर्हि १ गुणवृत्तिः । ततो नायं प्रसङ्गः । कुतोऽभिन्ना सत्तेयं द्रव्यादौ सति न निषि- 15 ध्यते, न भिन्नेति चेदाह-तथोक्तमित्यादि । सत्ताया द्रव्यस्वमावे निषिद्धे ततो गुणः कर्म च स्यादित्याशक्कां निराकर्तुमेतदुच्यते-" गुणकर्मसु च भावान्न कर्म न गुणः " [वै० स्०१ | २ | १० ] इति । अतः प्रकृत एव सत्ताधर्मः 'च 'शब्देन समु-चीयते । अन्यथा समुचयाय च युज्यते द्रःथे वृत्तेरपि गुणकर्मस्ववर्गुणकर्मस्वमावः निराक्वतो न स्यात् । यदि चेत्यादि, यद्ययं विरुद्धवर्माध्यास इष्यते ततो मेदः स्यात् । 20 ततश्च सोऽनन्तरोको दोषोऽत्र स्यात् । इदं च सूत्रं विरुध्यते --- '' सलिङ्गाविशेषाद् विरोपलिङ्गाभाव।चैको भावः " [ वै० सू० १ । २ । १८ ] इत्याशयः । यदा चेत्यादि, यदेदं चक्षुवा हष्ट्वा ' उष्गोऽयमग्निः ' इति प्रहणं ततस्तदा स्पर्शोऽप्यग्निविशेषणत्वा-चाक्षुषः स्यात् । तथा च नेति । ततश्चानेकान्तः ।

१ ग् ग़न्ै हु° न° ब्स्टुँ बर्डि छेद् दु° यड्ँ रिग्स सो। र्ज़्स ल° ठज़्ग प° लस् क्यड्। 25 योन तन दड् लम् र्नम्स् ल° मि ऽज़ुग प° लस्। योन् तन दड् लस् र्म्स ल्थ योद् मिन ग् पल् (ब्सज् ?) बर् मि ऽग्युर रो VT.। अत्र मोटमाषानुवादे किञ्चिद् गुद्धमिव प्रतीयते ॥

सवत्तिके सटीके च प्रमाणसमुचये वैशेषिकप्रत्यक्षपरीक्षा । १८२

दृष्ट इत्यनेन अर्थापत्तिसमां जातिमुपन्यस्यति, विनापीत्यादिना नीलादिषु भिन्ने-ष्वपि इन्द्रियमेदाभावदर्शनेन वृक्षचैतन्ये स्वापवद् द्वितीयामुँगलब्विसमां ग्रहणभेदादिति च हेत्वन्तरोपदर्शनात् । आद्यम् अन्यथोक्तमित्यादिना अर्थापत्तिसमां वनिरस्यति । स्यादेतत्-अनेकान्त इत्यनेन हेतुव्यभिवारो नोच्यते, किं तर्हि ! प्रतिज्ञादोषः । यस्मादु 5 भवता भिन्नेन्द्रियमाह्यस्वादेवेत्यवधारणेन हेत्वन्तरं नास्तीति प्रतिज्ञायते, तच न युज्यते हेरवन्तरस्यापि सद्भावादित्यत आइ-नेत्यादि । अत्र च नानैकान्तिक इति ऐकान्तिकोऽयमव्यभिचारीत्यर्थः ।

सर्वे साध्यमित्यादिना उँपछब्विव[समां] द्वितीयां निराकरोति, बुद्धिभेदोऽप्यन्य-त्वस्येत्यादिना हेत्वन्तरस्यापि साध्यवृत्तिदर्शनेन साव्यभिचारभदर्शनादाद्याम् ।

मेदेऽमेदोऽन्यथा क्रुत इत्यादिना प्रहणमेदात् केवलादन्यथा इन्द्रियमेदे महणमेदे च सति अमेदो नास्त्येवेति यावत् । यत्र चेत्यादिना यदि केवलाद् महणमेदाद् नीरादिषु मेदः तथा सति यत्रेन्द्रियमेदो मँहणमेदश्च स्तस्तत्र सुतरां मेदः सिध्यति, ईन्द्रियमेदेऽमेदाशङ्काऽमावादिति दर्शयति ।

१ "अर्थापत्तितः प्रतिपक्षसिद्धेरर्थापत्तिसमः । ५ । ९ । २९ । अनित्यः शब्दः प्रयत्नानन्तरीय-15 कत्वाद् घटवदिति स्थापिते पक्षेऽर्थापत्त्या प्रतिपक्षं साधयतोऽर्थापत्तिसमः । यदि प्रयत्नानन्तरीयकत्वाद-नित्यसाधर्म्यादनित्यः शब्द इति अर्थादापद्यते नित्यसाधर्म्यान्नित्य इति । अस्ति चास्य नित्येन साधर्म्यमस्पर्शत्वमिति । " --- न्यायभाष्य. ५ । १ । २१ ॥ २ " निर्दिष्टकारणाभावेऽप्युपलम्भादु-पऌब्धिसमः । ५ । ९ । २७ ॥ निर्दिष्टस्य प्रयत्नानन्तरीयकत्वस्यानित्यत्वकारणस्याभावेऽपि वायुनोदनाद् वृक्षशाखामङ्गजस्य शब्दस्यानित्यत्वमपळभ्यते निर्दिष्टस्य साधनस्याभावेऽपि साध्यधर्मोपलब्ध्या प्रत्यव-20 स्थानमुपलब्धिसमः । " ---न्यायभाष्य. ५ । १ । २७ ॥ ३ " अत्य [ =अर्थापत्तिसमस्य ] उत्तरम्---अतुक्तस्यार्थापत्तेः पञ्चहानेहगपत्तिरनुक्तःवादनैकान्तिकःवाचार्थापत्तेः । ५ । १ । २२ । अनुपपाद्य सामर्थ्य-मनुक्तमर्थादापरात इति वुवतः पक्षहानेरुपपत्तिरनुक्तःवात् , आनित्यपक्षसिद्धावर्थादापत्रं नित्यपक्षस्य हानिरिति । अनैकान्तिकःवाचार्थापतेः । उमयपक्षसमा चेयमर्थापत्तिः यदि नित्यसाधम्यादरपर्शत्वादाकाशवच नित्यः शब्दः, अर्थादापन्नमनित्यसाधम्यांत् प्रयत्तानन्तरीयकत्वादनित्य इति । न चेयं विपर्ययमात्रादे-कान्तेनार्थापत्तिः । न खछ वै घनस्य प्राव्यः पतनमित्यर्थादापद्यते द्रवाणामपां पतनाभाव इति । ?' 25 ---- न्यायमाष्य. ५ । ९ । २२ ॥ ४ " अस्य [=उपलब्विसमस्य ] उत्तरम्-कारणान्तरादपि तद्धर्मापत्तेरप्रतिषेधः । ५ । १ । २८ । प्रयत्नानन्तरीयकत्वादिति ब्रुवता कारणत उत्पत्तिरभिधीयते, न कार्यस्य कारगनियमः । यदि च कारगान्तरादप्युत्पद्यमानस्य शब्दस्य तदनित्यत्वमुपपद्यते किमत्र प्रतिषिध्यते इति । ''-न्यायमाष्य. ५ । १ । २८ ॥ ५ मि ° ऽखुल् ° व ° दङ् ° ब् चस् ° प ° ब्स्तन् ° प° लस्° दङ्° पोऽो VT. ॥ ६ 'प्राहकमेदे ' इत्यपि पाठोऽत्र भवेत् । ऽज़िन् ° ब्येद् ° थ° दद् ° 30 पर्° VT. ॥ ७ ' प्राहकमे स्थ ' इत्यपि पाठोऽत्र स्पात् । ऽज़िन्° ब्येद्° थ° दद्° प VT. ॥ ८ 'इन्द्रियमेदकृते [ मेदे ] अमेदाशङ्काऽमावादिति दर्शयति ' इत्यपि पाठोऽत्र स्यात् ॥

एतेनेति द्रव्ये परयक्षनिराकरणयुक्त्या गुणादिष्विति आदिशब्दात् कर्मसु निराकृतं प्रत्युक्तम् । कथमित्याह-तदपि हीत्यादि । स्त्राश्रयं गुणकर्मणोः स्वसामान्यं गुणत्वं कर्मत्वं च, स्तमाश्रयो यस्य तत् स्वाश्रयम्, तत्सम्बन्धद्वारेण 'उत्पद्यते ' इत्य-नेन सह सम्बन्धः, विशेषणसम्बन्धद्वारेणोत्पद्यत इति यावत् । ततश्च ' यद् विशेषणा-पेक्षं तदप्रत्यक्षम् ' इत्यादि पूर्ववत् साधनं वाच्यम् । किञ्च, तदपि चतुष्टयादिसन्नि-कर्षादेवोत्पद्यते इत्येतदर्शितम् । आदिशब्देन त्रयसन्निकर्षाद्य द्वयसन्निकर्षाच यथा-सम्भवम् । ततः को दोष इत्याह-यथा सर्वथेत्यादि । तत्र चतुष्टयसन्निकर्षाच यथा-सम्भवम् । ततः को दोष इत्याह-यथा सर्वथेत्यादि । तत्र चतुष्टयसन्निकर्षादात्म-मनइन्द्रियद्वव्यसन्निकर्षाद् रूपादिषु कर्मसु च । त्रयसन्निकर्षाच्छब्बदे, तत्र द्रव्येण सहेन्द्रियस्य सम्बन्धो नास्ति आकाशस्य श्रोत्रत्वात् तत्रैव च शब्दस्य समवेतत्वात् । द्वयसन्निकर्षादात्ममनःसन्निकर्षात् सुखादिषु । एवं '' गुणकर्मस्वसन्निकृष्टेषु ज्ञाननिष्पत्ते- 10 र्दव्यं कारणं [ कारण]कारणं च " [ वै० स्० ८ । ४] इति यदुक्तं तदप्यपक्षिप्तमिति । VT. D. ed. प्र० ५३ a-६१ b । P. ed. प्र० ५९ b-६९ a ।



## अथ सवृत्तिके प्रमाणसमुचये

द्वितीये स्वार्थानुमानपरिच्छेदे वैद्येषिकमतपरीक्षा ।

निषिद्धे कार्यकारणे ॥ ३० ॥

न संयोगोऽगतौ सिद्धेर्द्विनिष्ठत्वादभेदतः । न च केनचिदंदोन न संयोगी हुताद्यानः ॥ ३१ ॥ धुमो वा सर्वथा तेन प्राप्तं धूमात् प्रकाद्यानम् । समवायादिषु तथा विरोधिष्वपि सम्भवात् ॥ ३२ ॥ लिङ्गस्यान्येन सामान्यं विद्योषा अपि लिङ्गिनः । प्रकाद्याकप्रकाद्या न प्रसङ्गोऽन्यत्र सर्वथा ॥ ३३ ॥ अपेक्ष्य देद्यां कालं च कारणं नाप्रतीतितः । सम्बन्धस्याविद्यिष्ठत्वाद् द्वैविध्यं नान्यसम्भवात् ॥ ३४ ॥ यद् विरोधि न तल्लिङ्गमसम्बन्धान्न लिङ्गधीः । लैङ्गिकत्वेन निर्देद्याद् न सर्वं लिङ्गमुच्यते ॥ ३५ ॥ सम्बन्धस्मरणं सिद्धं सुत्रे कार्याचलक्षितम् । दोषमव्यञ्जकं प्राप्तमन्यतस्तद्गतेर्व्वथा ॥ ३६ ॥

वैद्योषिकाणामपि ' अस्येदं कार्यं कारणं सम्बन्ध्येकार्थसमवायि विरोधि चेति लैङ्गिकम् ' [ वै० स्र० ९ । १८ ] इति ।

तत्र तावत् पूर्वं <sup>क</sup>निषिद्धे कार्यकारणे । नैयायिकानुमानॅनिषेधे ' पूर्व-वच्छेषवत् ' इत्यत्र कारणकार्येऽनुमानस्य न हेतू इत्युक्तम् । सम्बन्धि द्विधम् – 20 संयोगि समवायि च यथा धूमोऽग्नौ विषाणं गवि । तत्र तावद् र्नं संयोगोऽ-

१ दश्यतां प्र॰ १८४ टि॰ ४॥ २ अत्र सम्भवन्तः पाठमेदा वृत्तेष्टिप्पणेषु विलोकनीयाः ॥
 ३ पूर्ववत् कारणकार्थनिषेधात् K ॥ ४ निषिद्धं कारणे कार्यम् PS<sup>1</sup> । निषिद्धं कारणात् कार्यम् PSV<sup>3</sup> । PS<sup>3</sup> मध्येऽयं कारिकांश एव नास्ति । PSV<sup>2</sup> मध्ये तु 'कारणकार्थनिषेधात् ' इति गद्यात्मक एवानुवादः । अत्माभिस्तु वैशेषिकाभिमतानां कार्यकारणादिलिङ्गानां निराकरणस्यात्र विवक्षितत्वाद्
 25 'निषिद्धे कार्यकारणे ' इत्यनूदितं संस्कृते । एवं च नैयायिकानुमानपरीक्षास्थेन 'त्रिकालविषयं सर्वम् 'PS<sup>2</sup> इति कारिकांशेने सह योगात् 'त्रिकालविषयं सर्वं निषिद्धे कार्यकारणादि हिज्ञानां निराकरणस्यात्र विवक्षितत्वाद्
 25 'निषिद्धे कार्यकारणे ' इत्यनूदितं संस्कृते । एवं च नैयायिकानुमानपरीक्षास्थेन 'त्रिकालविषयं सर्वम् 'PS<sup>2</sup> इति कारिकांशेन सह योगात् 'त्रिकालविषयं सर्वं निषिद्धे कार्यकारणे ' इति कारिकार्धमप्यत्रोप्पयते । पतत्परिशिष्टान्ते पूर्तिरप्यत्र विलोकनीया ॥ भ 'निषेधावसरे 'पूर्ववच्छेषवत् ' इत्यत्र कारणेन कार्यम् पर्यते । एतत्परिशिष्टान्ते पूर्तिरप्यत्र विलोकनीया ॥ भ 'निषेधावसरे 'पूर्ववच्छेषवत् ' इत्यत्र कारणेन कार्यमन्यत्तौ सिद्धे: । संयोगानभिज्ञस्थापि ' इत्यत्र कारणेन कार्यमनुमानस्य न हेतुरित्युक्तम् V ॥ ६ 'न संयोग्यगतौ सिद्धे: । संयोगानभिज्ञस्थापि ' इत्यत्र कारणे योगानभिज्ञस्थापि '

10

5

224

5

गतौ सिद्धेः, संयोगानभिज्ञानेऽपि अविनामावमात्रस्मरणाद प्रिप्रतिपत्ते ईष्ट-त्वात् , ज्ञानकारणत्वेनैव च तस्य ज्ञापकत्वादगृहीतः सम्बन्धोऽनुमेयप्रकाशनस्य निमित्तं भवितुं नाईति, संयोगस्यानुमानकारणत्वे चाग्निरपि धूमज्ञानस्य कारणं स्याद् द्विनिंछत्वात्, संयोगस्य द्विनिष्ठत्वादुमयत्र प्रकाशकत्वं प्राप्नोति । दष्टोऽपोगुडाङ्गाराद्यवस्थायां धूमविनाभूतोऽग्निरपि ।

अपवादादेकत्र न लिङ्गम् । '' असन् सन्दिग्धश्रानपदे्ताः " [वै० सू० ३ । १ । ११] इत्यपत्रादोऽस्ति, ततोऽग्निः कारणं न भवति । न हि सोऽवध्यं धूमेन संयोगी, धूमस्त्ववश्यमग्तिनेति चेत् , तदपि न, यस्माद् अभेदतः । संयोगो ह्यभिन्नः, स यथैकत्र तथा द्वितीयेऽगीत्येकत्राकारणं न युज्यते । न सम्बन्धोऽ-सकुद्पहणेनानुमानस्य कारणं यतोऽत्र व्यभिचारित्वमव्यभिचारित्वं च विचार्यते। 10 यस्य त्वविनाभावः सम्बन्धस्तस्य द्वैयोरवक्यमेकस्य कारणभावो युज्यते।

नं च केनचिदंशेन न संयोगी हताशनः।

धूमो वा सर्वथा तेन पासं धूमात् प्रकाशनम् ॥

"संयोगतम्बन्धे सति बह्वेरींप्तितैक्ष्ण्यादयो विशेषा अपि धूमेन प्रकाइयेरन् सर्वात्मना संयोगित्वात् । एवं धूमस्य यद् द्रव्यत्वादिमात्रग्रहणं तद्पि तेनैवात्मना बह्वर्गमकं स्यात् । नैं हि द्रव्यत्वादिस्वभावेन असंयोगी । यैथा च संयोगे दोषः 15 समवायादिषु तथा । तैत्रापि गोविषाणयोः जाबलेयत्वादिविशेष-द्रव्यत्वादि-सामान्यानां वा समवायाभावो नास्ति । ऐवमेकार्थममवायेऽपि वक्तव्यम् ।

१ संयोगस्य द्वियोगित्वादुभयस्यापि प्रकाशकत्वं प्रसज्यते । अयोगुडाङ्गाराग्न्यवस्थायामग्निरपि धूमेन बिना दृष्टः V ॥ २ नन्वपवादादेकत्र न हेतुः । सन्दिग्धोऽनपदेशः...... V ॥ ३ असन् सन्दि-ग्धश्वेत्यनपदेशोऽयमस्ति ततोऽग्निः कारणं न भवति ।  ${
m K}$  ॥ ४ ' ततोऽग्नेः कारणत्वं न भवति ' इत्यपि  $_{20}$ भवेत् पाठः ॥ ५ अभेद्तः [ संयोगस्य ] इति वाक्यशेषः । संयोगो ह्यभिन्नः V ॥ ६ नोभयम् , [अपि तु ] अवइयमेकमेत्र कारणमित्युपपद्यते V ॥ ७ क'रिकेयं हेतुबिन्दुटीकायामर्चटेन प्रमाणवार्ति-कस्ववृत्तेष्टीकायां कर्णकगोमिना चोखुता । PS<sup>2</sup> मध्ये पूर्वार्धमिदं नास्ति, PSV<sup>2</sup> मध्ये चास्य भोट-भाषानुवादो गद्यवदु भासते ॥ ८ संयोगसम्बन्धदर्शने हि V ॥ ९ ' एवं यो धूमस्य द्रव्यत्वादिमात्रं ग्रज्ञाति सोऽपि तेनैवात्मना वर्ह्ति प्रतीयात् ' इखपि पाठोऽत्र भवेत् ॥ **१०** स द्रव्यादिभावेन नासंयोगी <sub>२५</sub> V ॥ १९ ' यथा च संयोगिनि दोषः समवारुयादिषु तथा ' इत्यपि पाठोऽत्र भवेत् ॥ १२ तत्रापि गवा विषाणी कपिलादिविशेषाश्व द्रव्यत्वादिसामान्येन गम्येरन् । एवमेकार्थसमवायिनि समवायानुपपत्ति-र्वक्तव्या V ॥ १३ एवमेकार्थसमवायिन्यणि (१)॥ e esta e e e e

विरोधिष्वपि सम्भवात् । यैत्र भूताभूतेषु लिङ्गलिङ्गिभावः [ तत्र ] अँपि परस्परं वक्तव्यम् । एवं तद्विशेषसामान्यानामपि लिङ्गलिङ्गिभावः स्यात् , केनचि-दंशेनाविरोधामावात् । आह च---

लिङ्गैस्यान्येन सामान्यं विद्येषा अपि लिङ्गिनः।

5

प्रकाद्याकप्रकाइया न, प्रसङ्गोऽन्यत्र सर्वथा ॥

इति सङ्ग्रह श्लोकः ।

संयोगस्यानुमानकारणत्वेऽनुमेये संयोगिमात्रप्रतीतिप्रसङ्गः, अन्यथा लिङ्गस्य 'लिङ्गिज्ञानसामर्थ्याभावात् । एवं समवायादिष्वपि वक्तव्यम् ।

अत्र च नाग्निसत्ता धूमेन साध्यते, तस्याः प्रतीतत्वात् । यत्र देशे धूमः 10 समीपः स देशोऽग्निमानिति साध्यते, अन्यथा 'अत्र ' इति वचनं निरथेकं स्यात् । ' धूमेऽग्निः, अग्नाबुष्णता ' इति वचने प्रतिज्ञार्थें कदेशो हेतुः स्यात् । तस्माछिङ्गछिङ्गिनोर्गावश्यं संयोगः, 'किं तर्हि ? अविनाभावित्वमेव ।

अपेक्ष्य देशं कालंच, तदेवाविनाभावित्वं देशापेक्षया यावति देशे धूमोऽ-ग्न्यविनाभूतः पूर्वद्वपल्डब्धः, काल्लापेक्षया यावता काल्ठेनारणिनिर्मथनाद्यवस्यायां 15 धूमोऽग्न्यविनाभूतः पूर्वद्वपल्डब्धः । तस्मादग्निभूमयोः संयोगो नालुमानस्य कारणम् ।

समत्रायोऽपि गोविषाणयोर्नानुमानस्य कारणम्, अप्रत्यक्षत्वात् । सम्बन्धः सत्रपि कारणं नाप्रतीतितः । न ह्यनुपल्रब्धः सम्बन्धोऽभिव्यञ्जक इष्यते । अव्युत्पन्नस्याप्यविनामावित्वात् प्रतीतिदर्शनात् तदेव कारणम् । एकार्थसम-20 वायि [अपि K] द्विविधम्-कार्यं कार्यान्तरस्य, कारणं कारणान्तरस्य, यथा रूपं स्पर्शस्य पाणिः पादस्य । अत्रापि तदेव वक्तव्यम्-सम्बन्धः सन्नपि न कारणम् , अप्रतीतत्वात् । एकार्थसमवायो हि केंस्यचिदपि न प्रत्यक्षः । एकार्थसमवाया-

१ यथासम्भवं वक्तव्यम् , यत्र (क्वचिद् ?) अभूतस्य भूतमपि लिङ्गं लिङ्गि च वक्तव्यम् , एवं भूतेऽपि सामान्यविशेषाणां परस्परं लिङ्गलिङ्गितंवं वक्तव्यम् , तस्य केनचिदंशेन विरोधाभावात् V ॥ २ क्वचिद् भूता 25 भूतेष्ठ लिङ्गलिङ्गिभावेऽपि (?) K ॥ ३ ' लिङ्गस्य चान्यसामान्यम् ' इत्यपि पाठोऽत्र स्यात् ॥ ४ अन्यथा सम्बन्धस्य (?) जिङ्गिनि ज्ञानसामर्थ्याभावात् K ॥ ५ लिङ्गिशोत्तादेने सामर्थ्याभावादित्यायाः ॥ ६ अपि तु (?) ॥ ७ ' अपेक्षते देशकालौ ' इत्यपि भवेत् ॥ ८ समवायाज्ञानेऽपि...К । समवाय-सत्त्वेऽपि प्रतीतिरविनाभावित्वोपलञ्घेरेवेति तदेव कारणम् V ॥ ९ ' पादः पाणेः ' इत्यपि भवेत् ॥ ९ कविद् ॥ ९ कविद् ॥

ज्ञानेऽपि अविनामावोपलब्धेः प्रतीतिर्देष्टा । अत्रापि रूपेण स्पर्श्वस्येव स्पर्शेनापि रूपस्याभित्र्यक्तिः स्यात् सम्बन्धस्याविद्यिष्टत्वात्, नै ह्येकार्थसमबाये विशेषोऽस्ति, व्यभिचारित्वे चोक्तवत् सम्बन्धस्याकारणत्वप्रसङ्गः । यच्चैकार्थसम-वायि द्विविषम् [ एव ∨ ] इत्युक्तं तत्र द्वैविध्यं नान्यसम्भवात् । कारण-कारणादप्येकार्थसमवायिनि कार्यकार्ये प्रतीतिर्देष्टा, यथोक्तम्-" अभूदित्य- 5 भूतात् " [वै० द्व० १० | ८ ] इति । तस्मादेकार्थसमवायि द्विविधमेवे-त्यवधारणं न युक्तम् ।

विरोधि चतुर्विधम्-अभूतं भूतस्येत्यादि । एषु सर्वत्रापि यदू विरोधि न तछिङ्गम् । वाँर्य्वअसंयोगस्य वर्षकर्मणा विरोधः । अत्र च वर्षकर्म न लिङ्गम् , किं तर्हि १ तदमावः, वर्षकर्मामाववाय्वअसंयोगयोथ न विरोधः । एवपन्यत्रापि 10 वक्तव्यम् ।

यँचोक्तम्-अभूतादिप्रतीतिर्छिङ्गं प्रसिद्धिपूर्वकत्वादपदेशस्येति, तैत्र लिङ्गम् असम्बन्धान्न लिङ्गधीः । लिँङ्गधियो लिङ्गिना सम्बन्धो नास्ति । अतिप्रसङ्गात् सम्बन्धार्थं च ' अस्येदम् ' इत्येतत् सत्रमित्यस्या लिङ्गत्वं न युज्यते । कुत इति चेत्, लैङ्गिकत्वेन निर्देशात् अनुमेयज्ञानस्य लैङ्गिकत्वे फलाभावः । लिङ्गा-दर्भनेऽपि स्मरणमात्रे प्रतीतिप्रसङ्गः । तत 'इति'कारनिर्देशात् सम्बन्धस्मरणा-पेक्षं लिङ्गज्ञानमेव लैङ्गिकम्, न तु तल्लिङ्गम् । यदि कारणी इत्य लिङ्गोक्तिः, कारण-पर्यायो[ऽयं] लिङ्गग्रब्दस्तस्मात् तथोच्यत इति चेत्, तदपि न, यस्मादत्र नै सर्वं लिङ्गमुच्यते । अत्र सर्वस्य लिङ्गस्य नाधिकारः, किं तर्हि ? अनुमेयलक्षणभूतस्य, अन्यथा आत्मादिसन्निकर्षोऽप्यत्र वाच्यः स्यात् । लिङ्गज्ञानं न साक्षादनुमानस्य 20 कारणम्, सम्बन्धस्मरणेन व्यवहितत्वाद् नै मुख्यं कारणम् । ' प्रसिद्धिपूर्वकत्वाद-

१ न ह्येकार्थसमवायित्वे विशेषोऽस्ति, एकतो व्यभिचारित्वे V ॥ २ 'द्वित्वं नान्यस्य सरभवात् ' इल्पपि चिन्त्यम् ॥ ३ 'वाय्वभ्रसंयोगवर्षकर्मणोविरोधः ' इल्पपि भवेत् पाठः ॥ ४ यचोच्यते (?) ॥ ५ 'अपदेशस्य प्रसिद्धिपूर्वकत्वात् ' इत्यपि भवेत् पाठः । दृश्यतां वै० सू० ३ । ९ । ९ ॥ ६ तज्ञ लिङ्गम् V ॥ ७ [लिङ्ग]धिया सह लिङ्गिनः केनाप्याकारेण [ सम्बन्धो ] 25 नास्ति K ॥ ८ सम्बन्धार्थं सूत्रे ' अस्येदम् ' इति वचनम् [ अतः ] अस्या लिङ्गत्वं न युज्यते V ॥ ९ लिङ्गधीरेव लेङ्गिकम्, न सा लिङ्गम् (?) ॥ १० कारणमिति वचनाल्लिप्तमिति चेत् K ॥ ११ ( सर्व लिङ्गं न कथ्यते ' इति पाठोऽप्यत्र भवेत् ॥ १२ ततः साक्षात् कारणत्वं नास्ति V ॥

१८८ सवृत्तिके सटीके च प्रमाणसमुचये वैशेषिकानुमानपरीक्षा ।

पहेशस्य ' [ वै० छ० ३ | १ | ९ ] इति यदुक्तं तस्मात् सम्बन्धस्मरणं सिद्धम्, न तु सम्बन्धिप्रतीतिः सिद्धा, यैस्माद् '' अप्रसिद्धोऽनपदेशः " [ वै० छ० ३ | १ | १० ] इत्युक्तम् ।

यदि सम्बन्धमात्रमेवानुमानस्य कारणं तथा सति सूत्रत्रे कार्याचलक्षितम्। 5 यांनि शास्त्रे ' कार्यत्वात् कारणतो विकारात् ' [ वै० स् ० २ । २ । ३२, ३४ ] इति, एवं ' संदकारणवन्नित्यम् ' [ वै० स् ० ४ । १ । १ ] इत्यादीनि नित्या-नित्पलिङ्गान्युक्तानि [ तानि ] स्रवे न लक्षितानि । कार्यत्वादि एतेषामन्यतमद् न सम्भवति । कथं तदसम्भवः ? व्यङ्गचव्यञ्जकता या कार्यकारणस्वभावा सात्रास्तीति चेत् , यदि व्यञ्जकमात्रं कारणमिष्यते तथा सति द्रोषमव्यञ्जकं 10 प्राप्तम् , संयोग्यादि यच्छेषं कारणं तदव्यज्जकं स्यात् , कारणाद् भिन्नत्वात् । किश्च, अन्यतस्तद्वतेर्व्वथा, सम्बन्धान्तरेण च [ एतम् K ] अर्थमधिगम्य 'अस्येदं व्यज्जकम् ' इति मनसा करण्यते ततो व्यर्थमेत इनुमानकारणम् । एवं तावद् वैद्रोषिकानुमानं सदोषम्रकम् ।

#### विशालामलवती टीका।

15 वैशेषिकाणामयीत्थादि । अस्य सम्बन्धः — योगिनत्यक्षज्ञानसिद्ध्यभिवाने लिक्न-जरवं तस्या उक्तम् । ननु लिक्नजमित्ये तत् किमिति चेत्, उच्यते – आल्लोचिताध्यवसायः आल्लोचितानामनुगमश्च । तत्र यत् साक्षादर्थेष्व लो वनं यथायं गौरेवायमश्च एवेत्येतत् मत्यक्षम् । येऽन्ये आल्लोच्या एतदनुगमः स लेक्निकत्त्वेनातिपसज्यते । तस्य लिक्निलिक्नि-नियमाय साक्केतिकं लक्षणं निर्देश्यम् । सक्केते सत् साक्केतिकं सक्केतादित्यर्थः । तद्यथा — अस्येदमित्यादि । अस्पेति लिङ्गमाह, इद्मिति अनुमेयम् । यदाऽस्येदं प्रसिद्धम-सन्दिग्वं च भवति अस्य ज्ञापने जनने वा समर्थस्य कारणस्य इदं व्यक्त्यं निष्पाद्यं वा कार्यमिति अँतोऽस्य कारणदर्शनात् कार्यस्यायाह्यस्वेऽपि अनुव्यवसायो भवति, यथा

१ तथा च यस्माद् V ॥ २ ययेक एव सम्वन्धोऽनुमानस्य कारणं तथा सति शास्त्रोक्तमेव सूत्रे कार्या वर्षसितम् V ॥ ३ सूत्रे कार्या यभाषितम् K. VT ॥ ४ यथा शास्त्रे K ॥ ५ सदकारण-वत्त्वा चित्यम् K । सदकारणवत्त्वात् [ नित्यम् ] V । ( सदकारणवत्त जित्यम् ? ) ॥ ६ अनाख्यातानि स्युः K ॥ ७ येषा व्यङ्गयव्यज्जकतायाः सिद्धिः सैन कार्यकारणभाव इति चेत्, यचेवं व्यज्जकमात्रं...V । अत्र चि शालामलत्रत्यां ' व्यङ्गयव्यज्जकतायाः सिद्धिः सैन कार्यकारणभाव इति चेत्, यचेवं व्यज्जकमात्रं...V । व्यङ्गयव्यज्जकं न स्यात् K ॥ ९ एवं तावद् वैशेषिकानुमानं दुर्विहितम् V ॥ १० अथास्य VT. ॥

#### सष्तमं परिशिष्टम्।

दिवाकरकिरणदर्श्वनाद् घटाभिव्यक्तो, तन्तून् प्रस्तारितांस्तन्तुवायाधिष्ठितांश्च दृष्ट्रा भावि-पटे । एवं यदाऽस्येदं प्रसिद्धमसन्दिग्धं च भवति व्यक्तचस्य निष्पाद्यस्य वा कार्यस्येदं कारणमिति ततोऽस्य कार्यदर्शनादित्यादि यथायोगं वाच्यम् । सम्बन्धि द्विविधम्-संयोगि यथा धूमोऽग्नेः, समवायि यथा विषाणं गोः । एकार्थसमवाय्यपि द्विविधम्-कार्यं कार्यान्तरस्य कारणं कारणान्तरस्य । तत्र कारणस्य एकार्थसमवाय एकार्थानां समवायः, 5 कार्यस्य च एकार्थेषु समवाय इति विम्रहमेदात् । तत्र कार्यात् कार्यान्तरेऽनुमानं यथा रूपात् स्पर्शे, कारणात् कारणान्तरे यथा पादाद् हस्तयोः । विरोधि चतुर्विधम्-अमूतं म्तस्य, यथाऽमूतं वर्षकर्म भूतस्य वाय्वभ्रसंयोगस्य, तस्मिन् सति वर्षकर्मणोऽ-भावात् । भूतमभूतस्य, तदेव विद्यमानं वर्षकर्म तस्यैव वाय्वश्रसंयोगस्य । अतिवृत्त-त्वमप्रवृत्तत्वं च प्रतिपादयति । मूतं मृतस्य द्रवत्वं सेत्रुवन्धस्य, द्रवत्वकार्येण स्यन्दनेन 10 विरोधाद् द्रवत्वेन विरोधं दर्शयति । अम्तमभूतस्य अभिनिर्वत्तायाः इयामताया घटे पाकजरूपोत्पत्तावभिनिर्वृत्तो घटाग्निसंयोगः ।

कारणकायेंऽनुमानस्य न हेत् इत्युक्तमिति पराभिमते इत्याशयः । ननु जन्य-जनकरूक्षणे तत्र कार्यकारणे निषिद्धे न व्यक्तघव्यक्षकरुक्षणे इति चेत् , नैष दोषः, व्यक्तघव्यक्षकभावो हि जन्यजनकभाव एव । तथाहि— सहकारिणोऽभिव्यक्षकादुपादा- 15 ना(नो)पेक्षाज्ञानजननयोग्यक्षणान्तरोत्पत्तिरेव घटाद्यभिव्यक्तिः, अन्यथा तत्कृतोपकार-निरपेक्षज्ञानोत्पत्तिमसङ्गात् । परो हि मोहादुत्पत्तिरहितामेव नीरूपां घटाद्यभिव्यक्ति मन्यते । तत्स्वरूपं च नियमेन न प्रतीयते । ज्ञानजननसामर्थ्यमभिव्यक्तिरिति चेत, तथा सति दुग्धघटाद्येवाभिव्यक्तकेन क्रियत इति प्राप्नोति, सामर्थ्यप्तिव्यक्तिरिति चेत, तथा सति दुग्धघटाद्येवाभिव्यक्तकेन क्रियत इति प्राप्नोति, सामर्थ्यप्तिति चेत्, केवलोऽपि जनयेत् । सहकार्थपेक्षया जनयति, न केवल इति चेत्, अनुपकार्यस्य केयमपेक्षा ! ज्ञानाभिव्य-क्तिरिति चेत्, नित्यं घटाद्यमहणप्रसङ्ग इत्यादि सर्वं पुनरावर्तते । ततः परपरिकलिता अभिव्यक्तिर्नोपपद्यते । तस्मात् स न लिङ्कलिङ्गिभावः । तन्त्वाद्यवयवेभ्योऽन्यदवयवि द्वव्यं पटादि न कल्पनीयम्, ततः स्वभावानुपलव्हध्या सत्त्वस्य व्यक्तीक्रतस्य तस्याभाव एव । 25 ततस्तैस्तस्य तेन वा तेषामनुमानं कुतः ! तरसत्त्वेऽपि कारणादनुमानं न युज्यते व्यभि-

१ " एकार्थसमवाय इति हि द्वेधा-एकस्यार्थस्य समवाय एकत्रार्थे समवाय इति । " --न्याय-वार्तिकताल्पर्यटीका. १ । १ । ५ ।

### १९० सवृत्तिके सटीके च प्रमाणसमुचये वैशेषिकानुमानपरीक्षा ।

चारादित्युक्तम् । स्यादेतत् — कारणसामग्र्या कार्यक्षम्भवोऽनुमीयत इति । अयुक्तमेतत, प्रत्यक्षस्य निश्चयात्मकत्वाभ्युपगमःत् कारणं जनकमेव अभाविपतिवन्धम् अ होस्विद-जनकमेवावश्यंभाविप्रतिवन्धम् ? आद्यविकल्पे तत् तस्य रूपं प्रत्यक्षेण निश्चितमिति ततो विशिष्टकार्योत्पत्त्यनुमानमेव भवेत्, न च भवति, कथं कारणात् कार्यं परिच्छिद्य 5 तदर्थे प्रवर्तमानस्य विसंवादो दृश्यते ? द्वितीयपक्षे तु 'कारणमेव तन्न भवति ? इति निश्चये सति ततः कार्योत्पत्त्यनुमानं कुतः ? न हि 'अग्निः शीतस्याकारणम् ? इति निश्चये सति केनचिद्ग्निना शैत्यसमुत्पत्तिरनुमीयत इति । एवं परमतेन कारणकार्येऽनु-मानस्य न हेतू ।

न संयोगोऽगतौ सिद्धेरिति यद्महेऽपि यत्रानुमानं तत् तदनुमानस्य न कारणम् , 10 यथाग्निजेल्लस, अग्निधूनसंयोगाप्रहेऽप्यग्न्यनुमानं भवति इति व्यापकविरोधः । कथं पुनस्तदगतावपि सिद्धिरिति चेत् , आह-दृष्टत्वादित्यादि । संयोगस्य द्विष्ठस्वाद् द्विस्ववत् सर्वांश्रयदर्शनपूर्वकमेव यहणं भवति, अनुमानकाले च सर्वाश्रयादर्शनात् संयोगप्रहणा-सम्भव एव, अथाप्यविनामावित्वस्मरणाद् धूमेनाझिरनुमीयते । स्यादेतत्-अयमज्ञात एवानुमानस्य हेतुर्भविष्यतीत्याह---ज्ञानकारणत्वेनैव चेत्यादि । स्वविषयज्ञानकारण-15 त्वेनेत्यर्थेः । यतः सर्वं ज्ञापकं स्वविषयं ज्ञानमुत्पादयत् ज्ञेयार्थं ज्ञापयति प्रदीपवत् अन्यथाऽगृहीतादपि धूनादग्नो प्रतिपत्तिः स्यात् । संयोगश्चे(स्ये १)त्यादि, यः संयोग-स्याधारः सं द्विनीये प्रतियोगिनि प्रति । चेईतुः, यथा धूमः, अग्निरपि तथेति स्वमाव-प्रसङ्गमाह । स्यव्देतत्-इष्यत एवैतदित्यह --- दृष्ट इत्यादि । ननु धूमोऽप्यवस्य विशेषा∙ दिषु अग्निविनाभूतो दृष्ट एव, ततोऽनयोः को विशेषो येनैकत्रःभिव्यञ्जकत्वपसङ्गश्चोद्यते 20 नेतरत्र ? अयमाशयः-यद्यपि धूमस्य संयोगित्वमिदानीन्तनं नाहित तथापि सूतपूर्वम-स्त्येव, निमित्तवतां निमिताव्यभिवारात्, उत्पद्यमान एव धूमोऽग्निसंयोगी, अग्निस्तस्य निमित्तम् , अवरुयं च निमित्तानि निमित्तवति न वर्तन्ते । तस्मात् तदवस्थायां कचिदपि भूतपूर्वस्यापि संयोगित्वस्यासम्भव इति । एवं यस्मादभिः कदाचिद्धमस्य निमित्तं कदाचिच न तस्माद् व्यभिचारित्वात् तस्य धूर्मं प्रति नामिव्यज्जकत्वम् । संयोगस्यानु-मानकारणत्वेष्टौ तु तत् पाण्नोतीति चोधते । अगवादादित्यादि । सन्दिग्धश्रत्या 25 अनैकान्ति कत्वमाह सन्दिग्धत्वात् । कथं पुनः संयोगित्वस्य तुल्यत्वेऽग्नेरनैकान्तिकत्वं कथं च न धूमस्येति चेत्, आह-न हि सोऽवश्यमित्यादि । अभेदत इति, संयोगो हि प्राप्तिः, तस्यां च मेदो नास्ति । ततश्च यथैकस्य प्राप्तिस्तथा द्वितीयस्यापीत्येकस्मि-

न्नग्नावकारणं न युज्यते । स्यादेतत् —संयोगस्य कश्चिदाश्रयो व्यभिचारी यस्तत्र व्यभिचरति कश्चिदव्यभिचारी यो न व्यभिचरति । तत्र योऽस्याश्रयोऽव्यभिचारी स एव लिङ्गमिष्यते, नापरः, ततः संयोगो गृहीत इत्येव नानुमानस्य कारणम्, किं तर्हि ! यदाऽयमस्याश्रयो व्यभिचारी अयं त्वव्यभिचारीत्येवमपि व्यभिचार्यव्यभिचार्याश्रयत्वेन विचारणापूर्वकं गृह्यते तत्रैवाव्यभिचारिण्याश्रये गमकत्वं गृह्यते । ततस्तेनैवाव्यभिचारिणाऽ- 5 नुमीयते इति यथोक्तदोषोऽनास्पद इत्याह-नेत्यादि । संयोगस्य सक्वदसक्वद्वा प्राह्यत्वे न कश्चिदारमातिशय आधीयते येनासक्वद् प्राह्यः स संयोगोऽनुमानस्य कारणं भवेत् । यदि च स गृहीतोऽपि पुनर्व्यभिचार्यव्यभिचार्याश्रयत्वेन प्रहणमपेक्षते तथा सत्यन्य एव।विनाभावसम्बन्धोऽभ्युपगतः, न संयोगः । ततस्तदभ्युपगमे युंगपदेव त्रहणं प्रमाणी-कर्तव्यम् । ततश्चास्य व्यभिचार्यव्यभिचारित्वेन विचारणा कुत इति । यस्याविनामावित्वं 10 सम्बन्धस्तस्याप्ययं दोषः कुतो न भवतीत्याह — यस्य त्वित्यादि । अवइयववनं कृतकत्व-नाशित्वादावविनाभावित्वस्याप्युभयत्र वृत्तेः । न च क्रेनचिदंशेनेत्यादि । अग्नेर्येद् धून-संयोगि रूपं तद्धूमगम्यम्, अग्न्यादिरूपवत्, दीह्यादिरूपमपि तथा; एवंधूमस्य यदग्निसं-योगि रूपं तदग्नेगमकम् , धूमत्वादिरूपवत् , द्रव्यादिरूपमपि तथेति स्वभावप्रसङ्गद्वयमाह । दीप्त्यादिश्चरया चात्र तद्वदग्निरूपमेवोच्ते, न गुण-सामान्ये, तयोः संयोगित्वासम्भवात् । 15

यथा चेत्यादि यथोक्तदोषं सम्बन्धान्तरेऽप्यतिदिइय दर्शयति । विरोधिषु सम्भवादिति सम्भववचनेन भूत एव विरोधिन्ययं प्रसङ्गो नाभूते तत्र सामान्यविशेषयो-रनुपपचेरिति दर्शयति । लिङ्गस्येत्यादि, लिङ्गस्य धूमादेर्यदन्येन सामान्यं द्रव्यत्वादि-रूपं ये च दीर्ध्यादयो विशेषाः त उभयेऽपि प्रकाशक्तप्रकाश्या न भवन्ति । अत्र च व्यवहितसम्बन्धो द्रष्टव्यः-लिङ्गस्यान्येन सामान्यं लिङ्गिनश्च विशेषा प्रकाशक्रप्रकाश्या नेति । छन्दोनुरोधात् तथा पाठः । अन्यत्र वैशेषिकादीनां दर्शने सर्वथा प्रसङ्गः भकाशकस्य प्रकाश्यस्य च, संयोगादिसम्बन्धस्याविशिष्टत्वादिति । संयोगिमात्रप्रतीति-प्रसङ्ग इति संयोग्याकारेणानुमेयप्रहणं स्यादित्थर्थः । कुत एतदित्याह-प्रन्यथेत्यादि । सम्बन्धानुरूप्येण लिङ्गेन लिङ्गी गम्यते । ततः संयोगवशेन लिङ्गेन प्रतिपादितः संयोगिरूपेण गृहीतस्तेनैव रूपेण प्रतीयते, संयोगित्वस्य संयोग्यन्तरापेक्षत्वात् । तथा चोक्तम्-" यदास्येदं संयोगि प्रसिद्धनसन्दिग्धं च भवति ततोऽस्य सम्बन्धिप्रहणाद-गृहीतेऽपि सम्बन्धिन्यनुव्यवसायो भवति " [] इति । स्यादेतत्-अग्नि-

१ चिग्  $^\circ$  चर् $^\circ$  खो $^\circ$  न $^\circ$  VT. । सक्ठदेव (?) ॥

20

#### १९२ सवृत्तिके सटीके च प्रमाणसमुचये वैशेषिकानुमानपरीक्षा ।

रूपेणैव संयोगि, ततस्तद्रपेणापि प्रतीयते, यच 'ततोऽस्य' इत्याद्यक्तं तत्र 'सम्ब-न्धिनि ' इत्यनेन विशेष एव परामृश्यते, न संयोग्यवयविरूपमात्रमिति चेत् , आह-अत्र च नेत्यादि । अथवा राज्कामक्वत्वा पूर्वपक्षे दोषान्तरमेवानेनाह । यदि घूमेन संयोगिनाग्निसत्ता साध्यते, अग्निधूमसंयोगोऽनुमानाङ्गं स्यात् , नै चेयं साध्यते, कुत 5 इत्याह-तस्याः प्रतीतत्वादिति । किं तर्हि साध्यमित्याह---- यत्रेत्यादि । कुत इति चेत्, ' अत्रायम् ' इति वचनादु ' अत्र 'शब्देनाऽत्र देश आश्रयत्वेन प्रतीयते । नन्दा-श्रयः सामान्यम् ' अत्र ' इति वचनेन साध्यते, ततस्तत्र विशेषप्रतीतिः कुत इत्याह----अन्यथेत्यादि । एतेन विशेषा[द]र्थान्तरत्वासम्भवं द्योतयति । यत्र ' अत्र ' इत्यस्य पदस्यार्थान्तरासम्भवस्तत्र प्रवृत्त्याश्रयो विवक्ष्यते, यथायं कूप इति वाक्ये, ' अत्राग्निः ' 10 इत्यत्रापि ' अत्र ' इति पद्मसम्भवदर्थान्तरम् इति कार्यम् । ननु विशेषणासिद्धिः, धूमस्यैव ' अत्र ' इत्यनेन विवक्षितत्वादिति चेत्, आह-धूमेऽग्निरित्यादि, प्रतिज्ञार्थैक-देशत्वं साध्यधर्मिण एव हेतुःवेनाभिधानात् । ननु विशेषे प्रतिज्ञैकदेशे सामान्यं हेतुः, ततः कुतोऽयं दोष इति चेत्, अयमाशयः -अग्निधूमयोः संयोगसन्बन्धामिलाषिणा हेतुरपि विरोषलक्षणात्मक एवाभ्युण्गन्तव्यः, न सामान्यम्, अन्यथा द्रव्ययोरेव परस्परं संयोगो 15 न सम्भवेत् । यतोऽयं शास्त्रेऽपीष्टः ततः मतिज्ञार्थैकदेशो हेतुः स्यात् । अत्राप्येतद् वक्तव्यमेव-' अत्र चाग्निसत्ता न साध्यते तस्याः प्रतीतत्वात् ' इत्यादि । तस्योत्तरस्य वाच्यत्वे के यथोक्तदोषात्न मुक्तिः । अत्र धूमविशेषेऽप्यग्नोे साध्ये स दोषस्तदवस्थ एव । तस्मादनुत्तरमेतत् । यद्येवं द्रव्ययोरेव परस्परं संयोग इति सिद्धान्तः नन्वेवम-ग्निरपि विशेष एव स्वलक्षणपर्यायः साध्यत्वेनाभ्युपगन्तव्यः, ततश्च साध्यसाधनयोः 20 स्वलक्षणात्मकत्वात् सवीं हेतुरसाधःरणः स्यात्, दृष्टान्तश्च साध्यसाधनविकल इति चेत्, सःयमेतत्, तत आह-तस्माछिङ्गलिङ्गिनोर्नावश्यं संयोग इति अत्र ' अभ्यूपगन्तव्यः ' इति गम्यते । यस्मात् संयोगसम्बन्धे इदृशो दोषस्तस्माछिङ्गछिङ्गितौ संयोगसम्बन्धिनौ नैवाभ्युपगन्तव्यौ । अवइयवचनेनावधारणं दर्शयति । किं तर्हिं ? अविनाभावित्वमेवेति तैत्र दोषाभावात् । ननु च तदपि सदोषमेव, अव्यापकत्वःत् । यतस्तत् सर्वदा ङिङ्गे 25. न भवति, तथाहि-अग्निशून्यदेशकाल्योरपि कदाचिद्धूम उपलभ्यत इति चेत्, आह -अपेक्षते देशकालावित्यादि । यावति प्रदेशे धूमोऽग्न्यभावे न दृष्टस्तदपेक्षयाऽविना-

१ न चात्र साध्यते D. ed. ॥ २ विशेषणस्यार्थान्तरत्वा...(?) ॥ ३ कार्यहेतुः ॥ ४ गङ् रु D. ed. गड् दङ् P. ed. । कापि (?) ॥ ५ तत्र निर्दोषत्वात् (?) ॥ सप्तमं परिशिष्टम् ।

भावित्वं भवति यावता कालेनाऽरणिनिर्मथनाद्यवस्थायाम् 'आदि'शब्देन ततोऽन्यस्या-मवस्थायामग्निसन्निधानेऽपि धूमोऽग्निनाऽविनाभूत उपरुब्धस्तदपेक्षयाऽविनाभावित्वम् ।

समवायोऽपीत्यादि, यः सम्बन्धोऽनुपह्रव्य एष नानुमानस्य कारणं यथा कारण-कार्यभावोऽपसिद्धः कयोश्चित्, समवायोऽप्यपसिद्ध इति व्यापकानुपरुव्धिमाह । सम्बन्ध इत्यादि दृष्टान्तप्रकाशनम् । नेत्यादि अस्यैव विवरणम् । अव्युत्पन्नस्यापी-5 रयादि, यस्य समनायिविषया न प्रतीतिस्तस्यापि विषाणादावविनाभावित्वस्मरणाद् गवादिसम्प्रत्ययो दृष्टः, तत्मादविनामावित्वमेवानुमानस्य कारणम् , तैद्भावाभावयोस्तद्व-त्त्वात् , अङ्कारस्य बीजवत्। अत्रापि तदेवेत्यादिनैकार्थसमवायिनि समवायस्य दोषवत्त्व-माह अत्रापीत्यादिना च योगस्य दोषवत्त्वम् । स्यादेतत्-'' असन् सन्दिग्वश्चानपदेशः'' [ वै० सू० ३ । १ । ११ ] इत्यपवादोऽस्ति, ततः स्पर्शाद् वायो रूपं नानुनीयत 10 इत्याह-व्यभि वारित्वे चेत्यादि । कारण कारणादिति, शरीरस्य कारणं शिरः, तत्यापि कारणं स्वावयवो छछाटम्, तुत्रश्च कारण हारणत् कार्यकार्ये शरीरे सम्पत्ययो दृष्टः । कथं पुनः शरीरशिरोवयवयोरे कार्थतमवायः, यावता विषडमेदादेकार्थतमवायि द्विवा दर्शितम् ? एकार्थेन समवाय इति विमहान्तराश्रयात् । तथाहि-शिर एकोऽर्थः, तेन च तयोरु-भयोरपि समवायः । यथो कमिति तद्व बनमेव ज्ञापकमाह । यत्रे दं प्रसिद्ध मसन्दिग्वं च 15 भवति ' इमे शिरआदयो न शरीरानारम्म काः, एतेषां विताशे च शरीराविनाशो न सम्भवति, शिरआद्यविनाशे तदवयवाश्च न विभक्ताः ' इति तत्रेदृशः प्रत्ययो जायते अभूच्छरीरं यस्यायंगवयवावयवः ' इति । तस्माद् दिविधमेवेति नावधारयिः तव्यमिति । ननु दृष्टविनाशात् तत एव मस्तकात् सम्प्रस्ययः, न तदवयवात्, तत एवोक्तम्-अभूतादिति । न, अमावत्य कारणस्तायोगात् , अत्यन्तामाववत् । 20

विरोधिनोऽनुमान कारणस्वनिराकरणायाइ - यद् विरोधीस्यादि । वाय्त्र अंयोगस्य वर्षकर्मणा विरोध इति, तयोः सहानवस्थानात् । अत्र च वर्षकर्म न लिङ्गमिति तद्विरुद्धवर्मसावनात्, किं तर्हि ? तद्दमाव इति, वाय्वश्र संयोगे सति वर्षकर्मामावात् । वर्षकर्मामाववाय्वश्र संयोगयोथ न विरोध इति सहावस्थानात् । स्यादेतत् - वर्षकर्मणो 25 योऽमावः स तस्यैवावस्थ विशेवः, ततो वर्षकर्मण एवावस्थाप्राप्तिर्लिङ्गमिति । कथं पुनरभावः सतो विशेवः ? तद्विशेषस्वे चामाव एव न स्यात्, विशेषस्य भावात्मम्तत्वात्,

१ 'तद्भावभावयोः 'इति मोटमाषानुवादे ॥ २ ' यस्यायमवयवोऽवयवः ' इति मोटमाषानुवादे ॥ २५

### १९४ सवृत्तिके सटीके च प्रमाणसमुचये वैशेषिकानुमानपरीक्षा ।

अर्थान्तरत्वे च स एव दोषः 'यदु विरोधि न तलिझम् ' इत्यनुत्तरमेतत् । एवमन्य-त्रापि वक्तव्यमिति, यत्राभूतं लिङ्गं तत्रापि बाय्वभ्रसंयोगाभावस्य वर्षं कर्माभावेन विरोधात् , अत्र च वर्षकर्मामावो न लिङ्गम् , किं तर्दि १ वर्षकर्म, वर्षकर्मदाय्वअसंयोगामावयोश्च न विरोधः । एवं ' मूतं भूतस्य ' इत्यत्रापि द्रवत्वक्तर्मणः स्यन्दनस्य सेतुबन्धेत विरोधः, 5 स्यन्दनं च न लिङ्गम्, किं तर्हि तद्मावः । एवम् ' अमूतमम्नस्य ' इत्यत्रापि इयामता जिनसंयोगयोर्विरोवः, अत्र च न तयोर्छिङ्गछिङ्गिमावः, किं तर्हि ? तन्नि इत्त्योः । यचोक्तमिति " सदनित्यं द्रव्यवत् कार्यं कारणं सामान्यविशेववदिति द्रव्यगुण-कर्मणामविशेषः '' [ वै० सू० १ । १ । ७ ] इति वचनाच्छास्त्रे द्व्यगुणकर्मणामेव कारणभाव उक्तः, अत्र च ' अभूतं मूतस्य ' इत्यादिनाऽभाव कारणव चतात् कथमभावो 10 मावस्य लिङ्गमिति प्रच्छति। अमावो मावस्य लिङ्गमस्मामिर्तोच्यते, किं तर्हि ? अमूतादिप्रतीतिः । कुत इति चेत् , प्रसिद्धिपूर्वक्रत्वादपदेशस्य [वै० झ्० ३ । १ । ८] इति । यस्य ' धूमोऽग्नेः संयोगी ' इति पूर्वं सम्बन्धमहण हाले प्रसिद्धं भवति तस्यैव धूमदर्शनादग्नावनुमानं नेतरस्य । ततो धूमादिपतीतिरेव लिङ्गम् , तद्विषये तु लिङ्गत्व-मुपचर्यते यथा चन्दनस्य तुलेति । असम्बन्धान लिङ्गधीरिति यो येन सहासम्बद्धः 15 स तस्य न लिङ्गम्, यथा घटः पटस्य, लिङ्गग्रवि लिङ्गधियाऽसम्बद्ध इति व्यापकानुप-लब्धिमाह । सम्बन्धार्थं चेत्यादि, आत्मनि प्रसिद्धमित्युक्ते परेणोक्तम्-आत्मनि प्रसिद्धं न लिङ्गम्, अन्यत्वात्, अर्थान्तरेणार्थान्तरस्याप्रतिपादनात्, अतिनसङ्गात् । तत इदं सूत्रद्रपन्यस्तम् । ए र मुकं भवति - सर्वमर्थान्तरस्य न छिङ्गम्, किं तर्हि ? यदेव कारण-कार्यादिसम्बन्धानामन्यतरेण सम्बद्धं तदेवापदेश इति ।

20 लैङ्गिकत्वेन निर्देशादिति, लैङ्गिकमिति वचनादस्मिन् सूत्रे लिङ्गज्ञानं लैङ्गिकत्वेन निर्दिश्यते, ततस्तस्य लिङ्गज्ञानेऽम्युरगमवाधा । अधानुमेयज्ञानमत्र लैङ्गिकत्वेन निर्देष्टुमभिषेतं न लिङ्गज्ञानमिति चेत्, आह — अनुमेयज्ञानस्येत्यादि । यदि लिङ्ग-ज्ञानं लैङ्गिकमिष्यते तर्धनुमेयज्ञानमत्र विफलं स्यात् । अनुमेयज्ञानस्य लैङ्गिकत्वे तु तदुत्पत्तौ सोऽर्थः प्रतीत इति फलामावः, ततः सैवाभ्युपगमबाधा । स्यादेतत् - लिङ्गज्ञानं 25 लिङ्गम्, सम्बन्धस्मरणं लैङ्गिकम्, अनुमेयाधिगतिः फल्जमित्यत अह — स्मरणमात्र इत्यादि । यदि सम्बन्धस्मरणं प्रमाणं तथा सति येन लिङ्गमहष्टं तस्यापि धूमसम्बन्ध-स्मरणादग्तिप्रतीतिः स्यात्, 'मात्र'शब्दो धूमदर्शननिरासाय । तेन सहितं सम्बन्ध-स्मरणं त्वनुमानमिष्यत एव । यदाह – "तदिदं च साक्षात् परम्गरया चानुमितिकारण- त्वादुभयमप्यनुमानम् '' [ ] इति । इतिकारनिर्देशादिति, ' विरोषि च ' इति सूत्रान्ते इतिकारपाठात् ' अस्येदं कार्थम् ' इत्यादि यज्ज्ञानं तदितिना करोति प्रकाशयति । यद्येवं छिङ्गज्ञानस्य लैङ्गिकत्वेऽनवगतविरोषस्यापि छिङ्गदर्शनमात्रादघिगतिः स्यादित्यत आह—सम्बन्धस्मरणापेक्षयेति, सम्बन्धस्मरणापेक्षत्वं तस्य ' प्रसिद्धि-पूर्वकत्वादपदेशस्य ' [ वै० सू० ३ । १ । ९ ] इत्यतो लभ्यते ।

कारणीकृत्येति, लिङ्गशब्दोऽयं कारणपर्यायः धातूनामनेकार्थत्वात् लिङ्गयते जन्यते कार्यमनेनेति व्युत्पत्तेः । लिङ्गपतीतिश्चानुमेयप्रतीतेः कारणं भवति, ततो यदुक्तम् ' असम्बन्धान छिन्नधीर्लिङ्गम् ' इति अस्य सिद्धसाध्यस्वं कारककारणस्य कारणस्वेन विवक्षितव्वादिति चेत्, तद्पि नेत्यादिना निराकरोति । अनुमेयलक्षणभूतस्येति ज्ञापकभूतस्येत्यर्थः, अनुमेयं रूक्ष्यते ज्ञाप्यते[ऽनेन ] इति कृत्वा । अन्यथेति यदि जन- 10 **कस्यापि लिङ्गस्याधिकार आत्मेन्द्रिय**मनोर्थसन्निकर्षोऽपि वाच्यः, तेऽप्यनुमेयज्ञानस्य कारणानीति । न तूच्यते । तस्मादत्र जनकस्य नाधिकार इति । स्यादेतत्-अनुमेयज्ञानं प्रति लिङ्गज्ञानस्य साक्षात् कारणत्वं नान्यस्य। ततः साक्षात् कारणत्वालिङ्गज्ञानमेवोच्यते इति चेत्, आइ-न साक्षादित्यादि । कथं नेत्याइ-सम्बन्धस्मरणेन व्यवहितत्वा· दिति । सम्बन्धस्मरणं सिद्धमिति, अस्माद् वचनात् सम्बन्धस्मरणं सिद्धं न तु सम्ब- 15 न्धिधूमादिप्रतीतिः, तथाहि मांष्यात् ''यस्य धूमादीनामग्न्यादिभिः सम्बन्धः सिद्धः" ] इत्यादि । इत्युक्तमित्यस्मिन्नर्थे ज्ञापकमाइ। यतस्तत्रैवोक्तम्--- '' प्रसिद्धि-पूर्वक एवापदेश इति कथं प्रतीयत इति चेत् , उच्यते-अर्थान्तरभावे सति यसाद-प्रसिद्धोऽनपदेशः । कथम् ! यस्य धूमादीनामग्न्यादिमिः सह सम्बन्धोऽप्रसिद्धस्तं प्रति धूमादयोऽनपदेशः " [ ] इति । तस्माल्लिङ्गज्ञानस्य लैङ्गिकत्वे एतदज्ञापकम् । 20

सूत्रे कार्याद्यभाषितमिति शास्त्रे 'कार्यत्वात् कॅारणतो विकारात् 'संयोगाद् विभागाच्छब्दाच शब्दनिष्पत्तेः शब्दोऽनित्यः 'इति कार्यत्वादयः शब्दानित्यत्वे हेतव उक्ताः । एवं ' संदकारणवन्नित्यम् 'इति नित्यत्वसाधनाय सदकारणवत्त्वमुक्तम् । ते च कार्यत्वादयो लिङ्गत्वेन नाख्याता इति वैकल्यं लक्षणस्य । तत्र स्यादेतत्-तेषामपि कार्यत्वादीनामन्तर्भाव इति चेत्, आह-एतेषामित्यादि, एतेषामनित्यत्वादिलिङ्गानाम् 25

१ ब्राद्° ऽम्रेरु्° लस् VT. । भाष्ये (१) ॥ २ इत्यादिना D. ed. ॥ ३ वै० स्० २।२।३२॥ ४ वै० स्० २।२।३४॥ ५ वै० स्० २।२।३६॥ ६ वै० स्० ४।१।१॥

१९६ सवृत्तिके सटीके च प्रमाणसमुचये वैशेषिकानुमानपरीक्षा ।

अन्यतमदिति एकमपीत्यर्थः । ननु कार्यस्वं सदकारणस्वं चैकार्थसमवायित्वान्तर्भूतम् एकस्मिन्नर्थे शब्दादौ कार्यत्वानित्यत्वयोः आत्मादौ च नित्यत्वसदकारणत्वयोः समवाया दिति चेत्, नैतदस्ति, एकार्थसमवायि हि कार्यं कार्यान्तरस्य कारणं कारणान्तरस्ये-त्युक्तम्, अत्र च कार्यकारणमावासम्मवः । व्यङ्गचव्यञ्चकताया इति, अनित्यत्वं व्यङ्गचत्यात् कार्यम्, कार्यत्वं तु व्यञ्जकत्वात् कारणमिति । एवमन्यत्रापि वेदितव्यम् । रोषमव्यञ्चकं प्राप्तमिति, अन्यथा मेदेन निर्देश एव न स्यात्, स चास्ति । ततो व्यङ्गचव्यज्जकत्वेनात्र कार्यकारणन्वमभिषेतमिति नावगन्तव्यम् ।

अन्यतस्तद्गतेष्ट्रंथेति, वृथा निष्पयो जनम् , अन्यत इत्यविनामावात् , अविना-भावित्वेन धूमादिलिङ्गादनुमेयमधिगम्य ' अस्येदं व्यझकम् ' इति मनसा करूप्यते 10 ततो व्यर्थमेतदनुमानकारणं करूप्यत इति रोषः । अथवा प्रतिपाद्यत इति प्रकृत-मत्रापि सम्बध्यते, परेण निष्पयो जनमेवैतदनुमानकारणं प्रतिपाद्यत इत्यर्थः । अत्ये पुनरेवं वदन्ति-अविनामाव एव सम्बन्धोऽनुमानस्य कारणं शास्त्रेऽत्र निर्दिश्यते, अनु-मानमेदप्रदर्शनार्थं तु कार्यकारणमावादिसम्बन्ध उपात्तः, ततश्च सर्वदोषामाव इति । तदयुक्तम् , कारणस्य लिङ्गद्वेन निर्देशात् तत्र चाविनामावामावात् सम्भवानुमानस्य च 15 परामिपायेणासम्भवादिति !-VT.D.ed. १० १९०२-१९७७ । P.ed. १० १९४०-१९३७ ॥



१ तुलना—'' शास्त्रे कार्यादिग्रहणं निदर्शनार्थं इतं नावधारणार्थम् । कस्मात् ? व्यतिरेक-दर्शनात् । तद्यथा अध्वर्युरों श्रावयन् व्यवहितस्य हेतुर्लिङ्गम् ; चन्द्रोदयः समुद्रवृद्धेः कुमुदविकाशस्य च, शरदि जलप्रसादोऽगस्त्योदयस्येत्येवमादि । तत् सर्वम् ' अस्येदम् ' इति सम्बन्धमात्रवचनात् सिद्धम् । '' प्रशास्तपादभाष्यः ९० १०४ ॥ २ दृश्यतां पृ० १९० पं० १–८ ॥

and the states

# अथ सद्वत्तिके प्रमाणसमुच्चये

तृतीये परार्थानुमानपरिच्छेदे वैद्येषिकमतपरीक्षा । \*संसुदाय्येव धर्मः स्याद् न साध्यौ धर्मधर्मिणौ ॥ ५४ ॥ विद्येषः साध्यवद्वर्मः प्राप्तोऽन्पस्याप्यनिश्चितः । आकाद्याद्यस्तितासिद्धौ प्रयोगो नोपपद्यते ॥ ५५ ॥ 5

वैशेषिकाणामपि "तद्वद्वर्मस्य हेतुः [ ] अभिधानमिति वर्तते । अत्र च तैच्छब्देन यदि साध्याभिधानं सम्बध्यते तेन साध्यमेव तद्दद् भवति, तैच समुदायो धर्मी धर्मी वा स्यात् ? यदि समुदायस्तर्हि समुदाय्येव धर्मः स्यात् , शब्दोऽनित्य इत्यत्र समुदायेऽनित्यत्वं धर्म इत्यनित्याभिधानं हेतुः स्यात् , न हि समुदाये धर्मान्तरमस्ति । " विषाणी तस्मादश्वः " [ वै० सू० 10 ३ | १ | १२ ] इति साध्येऽत्रापि विषाणित्वं धर्मत्वाद्धेतुः स्यात् । अथ धर्मः, तत्र कृतकत्वादि न सम्भवति । अथ धर्मी, तत्र, तस्य सिद्धत्वात् । अत्रित्यत्वेन साध्य इति चेत् , न, समुदायार्थस्य साध्यत्वात् । ' अनित्यत्वस्य शब्दः, शब्दस्यानित्यत्वम् , शब्दोऽनित्यः ' ईत्येतै समुदायार्था व्यवच्छेदफलत्वात् । एवमत्र समुदायार्थ एव साध्यः सम्भवति, न साध्यौ वर्यवच्छेदफलत्वात् । साध्यौ न सम्भवतः सदोषत्वात् । नापि समुदायः पूर्वोक्तदोषत्वात् \* ।

अथ गुणभूतमपि साध्यं तच्छब्देन सम्बध्यते, तत्र सम्रदायेन धर्मिणा वान्यस्तद्वान् नास्ति यस्य तद्वतो धर्मः स्यादिति धर्मोऽनित्य[त्व]मेव सेष्यिमवत्र्यमभ्युपगन्तव्यम् । ततः ग्रब्द एव तद्वानिति तस्य यो धर्मः स

१ 'समूहस्यैव धर्म: स्यात् 'इत्यपि भवेत् पाठः ॥ २ 'अत्रापि 'इत्यपि भवेदत्र पाठः ॥ 20 ३ तदिति शब्देन साध्याभिधानमभिसम्बध्यते तेन साध्यमेव तद्वदित्युक्तं भवति V ॥ ४ 'तच किं समुदाय उत धर्म आहोस्विद् धर्मी ' इत्यपि भवेत् पाठः ॥ ५ 'समूहस्यैव धर्म: स्यात् ' इत्यपि पाठो भवेत् ॥ ६ समूह (?) एव धर्म: स्यात्, अत्र शब्दोऽनित्य इति समुदायेऽनित्यत्वं धर्म इति तदभिधानं हेतुः स्यात्, न हि समुदायस्य धर्मान्तरमस्ति । विषाणित्वादश्व इत्यत्रापि साध्ये [ विषाणित्वं ] समूहस्यैव धर्म इति हेतुः स्यात् । अथ धर्मः, तस्य क्रतकत्वादि न सम्भवति 25 V ॥ ७ 'साध्यते ' इत्यपि पाठः स्यात् ॥ ८ समुदायार्थत्वात् । K ॥ ९ 'इत्यतेषां समुदायोऽर्थः ' इत्यपि भवेत् पाठः ॥ १० \* असम्भवः सदोषत्वात् \* K ॥ ११ 'साध्यत्वेनावत्त्यमभ्युपगन्तव्यः ' इत्यपि भवेत् पाठः । १९८ सवृत्तिके सटीके च प्रमाणसमुचये वैशेषिकहेतुपरीक्षा ।

हेतुरिति चेत्, तत्रापि साधारणविशिष्टयोः विद्योषः साध्यवद्धर्मः प्राप्तः \*साँध्यवत एव धर्म इत्यवधारणात्\*। न हि साध्यवतो धर्म एवेत्यवधारणे किमपि प्रयोजनम्, धर्मिणि प्रसङ्गाभावात्। ततः ' साध्यवत एव धर्मः ' इति सामीप्यात् त्वत्र प्राप्नोति। तथा च शब्दो[ऽ]नित्यः आवणत्वादित्यपि हेतुः 5 स्यात्। साध्यधर्मेऽपि तुल्यमिति चेत्, न, तस्प ' अन्यत्र देषा वर्तते ' इति विशेषणात्। असाधारणस्त्वन्यत्र न वर्तते इति न तुल्यम्।

अनित्यत्वमात्रसाध्यत्वे च ग्रब्दात् अन्यस्थापि तद्वतो घटादेर्धर्माभि धिनस्य हेतुभूतत्वाचाक्षुषत्वाभिधानमपि हेतुः स्यात् । किश्व, अनिश्चिनः, अनिश्चित इति संग्रयहेतुर्व्यभिचारी, सोऽपि हेतुः स्यात् , यथा[ऽ ?]नित्योऽमूर्तत्वा-10 दिति । तन्मात्रमपि विकल्पनीयम् । सर्वथापि न युज्यते । तस्मात् तद्वत्सा-धर्म्याव्यभिचारीति वक्तव्यम् ! \*तेथा सैति तद्वत्साधर्म्यस्य साध्यत्वाद् धर्मान्तरं परिहुतं भवति अविगत्वं च श् । अव्यभिचारित्वचनादवधारणाच व्यभिचारि-धर्माभिधानं परिहृतम् । यैथापूर्वोक्तदोषः

### आँकाञाद्यस्तितासिद्धौ प्रयोगो नोपपद्यते ।

15 तत्र प्रतिज्ञावतः साध्यगतो वा धर्मोऽसिद्धः, धर्मिणोऽसिद्धत्वात् । तस्पात् प्रयोगोऽपि असम्बन्धाद्वेतुर्नोपपद्यते ।

\$8

\$8

\$8

१ इति चेत् V नास्ति ॥ २ 'साधारणविशिष्टयोः सद्भावे ' इत्यपि K अनुसारेण भवेत् पाठः । 'साधारणो विशेषश्च साध्यवर्द्धमः स्यात् ' V अनुसारेण पाठो भाति ॥ ३ 'विशिष्टः ' 20 इत्यपि पाठो भवेत् ॥ ४ \* \* एतदन्तर्गतः पाठो VT. मध्य एव दृश्यते ॥ ५ 'धर्मिणोऽप्रसक्त-त्वात् ' इत्यपि पाठश्चिन्त्यः ॥ ६ तद्धर्मः प्राप्नोति V ॥ ७ 'असाधारणस्य त्वन्यत्रावृत्तेर्ने तुल्यम् ' इति ' असाधारणस्त्वन्यत्रावर्तमानत्वाद् न तुल्यः ' इति वा पाठोऽप्यत्र भवेत् ॥ ८ च V नास्ति ॥ ९ अनिश्चितश्च संशयहेतुर्व्यमिचारी, स हेतुः स्यात् K ॥ १० \*\* ' तथा सति तद्वत्साधर्म्यस्य साध्यत्वाद् अधर्मस्य श्रावगत्वस्य च परिहारः K । तथा सति तद्वद्धर्मसाधर्म्याद् धर्मान्तरं परिहृतं भवति । श्रावगत्वं V । तथा सति धर्मान्तरं परिहृतं भवति VT. ॥ ११ ' एवं हि ' इत्यपि पाठोऽत्र स्यात् ॥ १२ श्रावगत्वं व्यभिचारिवचनं च ' अव्यभिचारि ' इत्यवधारणात् V । VT. मध्ये तु 'धर्मान्तर'शव्देनैव श्रावणत्वस्य संग्रहः इतो भाति । अतत्तदनुसारेण श्रावणत्वपदमनावश्यक्रमत्र भाति ॥ १३ पूर्वत्र यथोक्तो दोषः V । पूर्वोक्ते यथोक्तो दोषः K । ( यधापूर्वोक्तवद् दोषः ?) ॥ १४ 'गगनाद्यस्तितासिद्धौ ' इत्यपि भवेत् पाठः ॥ १५ असम्बन्धान्न हेतुः । K ॥ अभावो वा विरुध्येत विपरीतं न्यूनाभिधा ॥ ६३ 🖁 ॥

चैशेषिकाणां त्रिविधो हेत्वाभासः-''अप्रसिद्धोऽनपदेशः, असन् सन्दिग्धश्र'' [ वै० स० ३ । १ । १०, ११ ] इति । अप्रसिद्धस्तावद् न हेत्वाभासः, किं तर्हि १ दृष्टान्तस्य अभावो वा अप्रसिद्धार्थत्वं वा हेत्वर्थेन । 'वा'शब्दो विकल्पार्थः । एवं हि स दृष्टान्तेऽप्रसिद्धः । अथापि साघ्य एवाप्रसिद्ध उच्यते तथा सति हेत्वर्थो विरूँध्येतः ' प्रसिद्धिपूर्वकत्वादपदेशस्य ' [ वै० सू० ३ । १ । ११ ] इत्यत्र सम्बन्धकाले प्रसिद्ध इत्युच्यते ।

असन्नपि नासन् । सन्दिग्धोऽपि न सन्दिग्धः । विषाणित्वं हि \*प्रैसिद्ध-त्वात्\* प्रसिद्धं क्रत्वा तत्रोदाहियते-यदि विषाणी तस्मादश्वो विषाणी [तस्माद्] गौरिति च [ वै० स० ३ । १ । १२ ] । अथापि असतो हेतुरसन् सन्देहस्य हेतुः सन्दिग्ध इति चेत्, अंसतस्तावन्न हेतुरसन्मात्रस्याप्रतीतेः । न हि 10 तत्राश्वामावमात्रं ज्ञायते, किं तर्हि १ विपरीतम्, अर्नश्वज्ञानं तत्र गौरित्यर्थे, नामावज्ञानम् । तस्मादयं विपरीतसाधनाद्दे विरुद्धः ।

सन्देहहेतोश्व सन्दिग्धाभिधाने न्यूनाभिधा। 'विषाणित्वाद् गौः' इत्य यमेव न सन्देहहेतुः, किं तर्हि १ अवाधारणोऽपि, यथा पट्तु पदार्थेषु श्रावण त्वम् , तद्धि सर्वत्राभावाद् अनैकविषयसंग्रयहेतुः। यें आहुः-विशेष उभयत्र 15 दृष्टत्वाद्र्र्घ्वत्वादिवत् सामान्यमेवेति, तदयुक्तम् , न हि यतो व्याव्रुत्तिस्तैदाभावः संग्रय उपपद्यते मा भूदेकद्रव्यवस्वात् पृथिव्यादिषु संग्रय इति। तैस्मादयं सर्वतो

१ अभावो वा प्रसिद्धत्वात् PS<sup>2</sup> ॥ २ ' न्यूनं वचः ' इत्यपि पाठोऽत्र स्यात् ॥ ३ तथा सति प्रसिद्धिपूर्वकत्वादपदेशस्य हेत्वर्थो विरुध्येत । अत्र सम्बन्धकाले प्रसिद्ध उच्यते K ॥ ४ \* अयं PS<sup>1</sup> अनुसारेण कारिकांशः ॥ ५ प्रसिद्धत्वाद् विषाणित्वमत्रोदाद्व्रियते K ॥ ६ \* \* 20 अयं PS<sup>2</sup> अनुसारेग कारिकांशः ॥ ७ ' अभावस्य ' इत्यपि पाठोऽत्र स्यात्र ॥ ८ तत्र विषाणित्वा-दनश्वज्ञानं जायते, न तज्ज्ञानम्, तस्मादयं विपर्ययसाधनाद् विरुद्ध एव V ॥ ९ तुल्ता-" यो ह्यिद्रसः यथा यत्त्रातमानजातीये सर्वसिमन् नास्ति तद्विग्रीते चास्ति स विपरीतसाधनाद् विरुद्धः यथा यस्माद्विषाणी तस्मादश्व इति । "-प्रदास्तपादभाष्य पृ० १९७॥ १० अनेक-विषये संशयकारणम् K ॥ ११ " ननु चायं विशेषः संशयहेतुरभिहितः शास्त्रे -तुल्यजातीयेष्वर्थान्तर- 25 भूतेषु विशेगस्योमयथा दृष्टत्वात् [ वै० स्० २ । २ । २६ ] इति । न, अन्यार्थत्वात् । शब्दे विशेषदर्शनात् संशयानुत्पत्तिरित्युक्ते नायं द्रव्यादीनामन्यतमस्य विशेषः स्याच्छ्रावण्तत्वम्, किन्तु सामान्यमेव सम्पद्यते । कस्मात् ? तुल्यजातीयेष्वर्थान्तरभूतेषु द्व्यादिमेदानामेकैकशो विशेषस्योभयथा दृष्टस्वादित्युक्तम्, न संशयकारणम्, अन्यथा पट्स्वपि पदार्थेषु संशयप्रसङ्गात् । तस्मात् सामान्य-प्रत्ययादेव संशयः । "-प्रदास्तपादभाष्य. पृ० १२०-१२९ । " समानानेकधर्मोपरोर्विप्रतिपत्ते- 30

#### २०० सवृत्तिके सटीके च प्रमाणसमुच्चये वैशेषिकहेत्वाभासपरीक्षा ।

### च्याव्टर्यसम्भवात् सर्वाभासस्य [ संशयस्य V ] हेतुरसाधारणत्वाद्न्य एव

रुपलब्ध्यनुपलब्ध्यव्यवस्थातश्च विशेषापेक्षो विमर्शः संग्रयः [न्याय०/सू०/१ । १०१२३]।...अनेक-धर्मोपग्तेरिति । समानजातीयमसमानजातीयं चानेकम् । तस्यानेकस्य धर्मोपपत्तेः-विशेषस्योभयथा दृष्टत्वात् । समानजातीयेभ्योऽसमानजातीयेभ्यश्वार्था विशिष्यन्ते गन्धवत्त्वात् पृथिवी अवादिभ्यो 5 विशिष्यते गुगकर्मभ्यश्च । अस्ति च शब्दे विभागजन्यत्वं विशेषः । तस्मिन् द्रव्यं गुणः कर्म वेति सन्देहः विशेषस्योभयथा दृष्टत्वात् किं द्रव्यस्य सतो विशेष आहोस्विद् गुणस्य सत इति अथ कर्मणः इति केचित् । अनेकस्य धर्मोऽनेकधर्मः । अनेकस्य द्रव्यगणकर्मलक्षगस्य संयोगजत्वं धर्मः. अनेकश्च धर्मः संयोगजत्वनिर्गुगत्वक्षणिकःवानि शब्दे । तदेवमनेकवर्मोपपत्तेः संशय इति केचित् । तद्युक्तम्, समान-10 धर्मीपपत्तेरित्यनेनैव चरितार्थत्वात् ।...अथानेकधर्मशब्दस्य कोऽर्थः ? असाधरणो धर्म इति । कथं पुनर-साधारणो धर्मीऽनेकधर्म इत्यनेन समासपदेनाभिधीयते ? समानासमानजातीयविशेषकत्वात् । समान-जातीयमसंमानजातीयं चानेकम्, तस्माहिरोगे विरोगे धर्मः । अनेकस्माहिरोषोऽनेकधर्मः, तस्य ः वानैकृत्य धर्मों यथारवं सोऽयमनेकधर्म इति ।...यथा- ज्ञाब्दस्य विभागजत्वं सामान्यविशेषसमवायेभ्य शब्दस्य सदादिना विशेषेग निर्भक्तस्य । तस्मिन् द्रव्यं कर्म गुग इति विभागजत्वात् संशयः । न हि 15 द्रव्यगुगकर्मगामन्यतमं विभागाजाायमानं दृष्टम् । सर्वत्रासम्भवाद् विभागजत्वं संशयं करोति सर्वतो व्याइतेरिति ।...तदेवं विभागजत्वं विभागजविभागासमवायिकारणत्वं वा नर्ते शब्दात् सम्भवतीति सर्वतो व्याइतेः संशयहेतुः । तुल्यजातीयेष्वर्थान्तरभूतेषु च विशेषस्योभयथा दृष्टत्वादिति ।-" न्यायवार्तिक. १ । १ । २३ । यनोऽनेकत्मात् समानासमानजातीयादेव स्वाश्रयं व्यावर्तयति अतोऽनेकापादानकव्यावृत्ति-हेतुत्वात्रक्षगयाऽनेक इत्युच्यते ।...समानजातीयमसमानजातीयं चानेकम . तस्य धर्मो निवर्तकतया ।.... 20 स्यादेतत्-यद् येन सहचरितं दृष्टं तत् कचिंहृश्यमानं तत् स्मार्यत् तद्विरुद्धेनापि सम्बन्धादनिश्चाययत् संगयहेतुभेगति, यथा समानो धर्मः । असाधारगस्त्र धर्भी विभागजत्वं न ऋते शब्दात् कचित् पृथिव्यादौ ना उत्झेगगादौ गन्धादौ ना दृष्ट इति कथं स्मारयेत्, अस्मारयन् कथं संशयं जनयेत् इत्यत आह — विभागजत्वं संशयं करोति सर्वतो व्याव्रतेरिति । अयमर्थः — यद्यपि विभागजत्वं न द्रव्यादौ कचिद् दृष्टम् , तथापि तद्वयतिरेकः प्रत्येकं द्रव्यादौ दृष्ट इति विभागजत्वेन सदाद्यविशेषवान् शब्दो 25 द्रव्यकर्मभ्यां व्यावर्तमानः किं गुगः, गुगकर्मभ्यां व्यावर्तमानः किं द्रव्यम् , गुगद्रव्याभ्यां व्यावर्तमानः किं कर्म ? इति व्यतिरेकमुखेग तत् तत् स्मारयन् असाधारणो धर्मो भवति संशयकारणमिति ।..... नतु सहचरितो हुटः स्मारयन् विशेवः संगयहेर्नुभवति न तु यो व्यावृत्तः तेनासाहचर्यादिति शङ्का-मपनेतुं भाष्यकारीयमुत्तरमाह---- तुल्यजातीयेष्विति । यद्यपि व्यतिरेकनुखेगासाधारणः शक्तः स्मारयितुं तथापि भाष्योक्तमप्युक्तम् । यत् खळु सदादिरूगसम्पन्नं विशेषवत् तत् समानजातीयेभ्योऽसमानजातीये-भ्यश्च व्यावृत्तं यथा पृथिनी द्रव्यमवादिभ्यो द्रव्यान्तरेभ्यो गुगकर्तभ्यश्च विजातीयेभ्यो गन्धवत्त्वेन 30 व्यादृत्तं द्रव्यजातीयम् , एवं रूपत्वेन रूपं गुणः, उरक्षेपगत्वेनोत्क्षेपणं कर्म । तथाविधः ज्ञब्दः सदादि-रूपसम्पन्नो विभागजत्वेन समानासमानजातीयेभ्यो विशिष्यते तस्माद् द्रव्यं गुगः कर्म वेति संशय इति । ... ... असाधारणो हि धर्मो व्यतिरेकपुखेग संशयहेतुः । स चानेकस्माद्वयाद्वत्त्या सिध्यति ।... 35 १ । १ । २३ ॥ १२ °स्तत्संशय उपपद्यते K ॥ १३ तस्मात् सर्वथा ( सर्वत्र ? ) संशयहेतुरन्यो-ऽसाधारण एव नोक्तः V ॥

सप्तमं परिशिष्टम् ।

नोक्तः । एवं विरुद्धानैकान्तिकोऽनेको नोक्तः यथा किं पृथिव्यादिभिः "संहतस्यै शरीरस्यारम्भ आहोस्वित् स्वस्वजातीयारम्भ इति संग्रयः पश्चानां लिङ्गोपलब्धे-विंजातीयारम्भनिषेधाच । एतेन संग्रयसत्रवैकॅंड्यमपि उक्तम् । अत्र च सामान्य-प्रत्यक्षत्वेऽपि क्वैन्दशौक्तचाद् रूपत्व-गुणत्वा-ऽऽश्रितत्व-निर्गुणत्वादिषु निश्रयो दृष्टः, न संशयः, तैस्मादच्यवच्छेदहेतुः सामान्यं तत् प्रत्यक्षत्वे संशयकारणभिति 5 नोक्तम्, तस्माद् न्यूनत्वम्। यदि च अँसतो हेतुरसन् सन्देहस्य हेतुः सन्दिग्धः [ तथापि ] यः साध्येऽसन् सन्दिग्धश्व स नोक्तः, तैंथा चात्यन्तं साध्ये केंचिदेशे सन्देहः । एवं वैशेषिकाणां हेर्त्वामासो दुर्विहितः । सप्रतिरूपो हेतरुक्तः । 10

## [ इति ] प्रमाणसमुचये तृतीयः परार्थानुमानवरिच्छेदः। विशालामलवती टीका ।

तद्रद्रमेस्य हेतुरिति । तदस्मित्रस्तीति तद्वान् , तद्वतो धर्मस्तद्वद्वमैः । सम्बन्धित्व-मात्रस्य हेतुरवे पसक्ते तद्वयच्छेदायाह-अभिधानमिति वर्त्तत इति । ' साध्याभिधानं प्रतिज्ञा ' इति प्रकृतम् । ततोऽयं वाक्यार्थः -- तद्वद्धर्माभिषानं हेतुरिति । यदि साध्या 15 भिधानं सम्बध्यते इति तस्य प्रधानत्वात् तेन च साध्यमेव तद्वदिति सम्बन्धिशब्द-रवादभिधानाभिधेयमेव तेन तद्वद् भवति । तथाहि-पुत्रवानित्युक्ते पितैव तद्वान् भवति । नन्वा काञ्चमपि ते न तद्वद् भवति तस्य तत्समवायित्वादिति चेत् , सत्यम् , तथापि

१ एवं विरुद्धैकान्तिक एवानेको यथा...К ॥ २ सम्भूय शरीरस्यारम्भ उच्यते आहोस्वित् स्वस्वजातीयस्येति संशयः V ॥ ३ अत्र K मध्ये ' छुस् ° परि '-इति पाठः, किन्तु 'ऽदुस् ° परि' 20 इले पाठोऽत्र ग्रुद्धो भाति ॥ ४ वैकल्यम् (?) इत्युक्तम् V ॥ ५ मपि पुनरुक्तम् K ॥ ६ कुन्द-शौक्लयरूपतगुगरवा....К । उत्पलशौक्लघाद् गुणरवा...V ॥ ७ " अव्यवच्छेदहेतोरिति वक्तव्यम् । यदिदं समानधर्मीपपतेरिति पदमेतस्मिन्नव्यवच्छेदहेतोः समानस्य धर्मस्योपपत्तेरिति वक्तव्यम् । न हि केवला समानधर्मोपपत्तिः संशयकारणं भवति अन्यथा कृतकत्वादिनापि संशयः स्यात्, समानं कृतकं सर्वानित्यानामिति । व्यवच्छेरहेतुत्वात्र भवति । "--न्यायवार्तिक १ । १ । २३ ॥ ८ तत्प्रत्यक्षत्वे 25 संशय इति नोच्यते  ${f V}$ ॥ ९ ' अमावस्य ' इत्यपि पाठः स्यादत्र ॥ १० एवं न्यूनोक्तिः  ${f V}$ ॥ ११ ' यथानित्यत्वसाधने ' इति ' यथानित्यत्वसिद्धौ ' इति वा पाठोऽपि स्यादत्र ।। १२ धूमादित्वे-नाग्नौ साध्ये K। धूमादित्वेनाग्न्यादिसाधने V। VT अनुसारेग 'धूमादित्वस्य 'इति पाठः यतीयते ॥ १३ कविदेशेऽर्यं संशयः K ॥ १४ हेत्वामासोऽपि सदोष उक्तः । परार्थानुमाननिरूपणम् । 30 5 तृतीयः परिच्छेदः K ॥

२६

### २०२ सवृत्तिके सटीके च प्रमाणसमुचये वैशेषिकहेतुगरीक्षा ।

शास्त्रेणाकाशघर्मकार्यत्वादीनामपि पदकारणस्वोपगमादाकाशस्यापि विधानं ऋतमेवे-त्याशयः । न हि समुदाये धर्मान्तरमस्तीति, समुदायो हि समुदयमात्रं बुद्धिपरा-मृष्टमेव, प्रासादमालावत् । तस्य समुदायितोऽभिन्नत्वात् कुतः कृतकत्वादिर्धर्मः ? समु-दायी एव यो घर्मः स तदेकदेशत्वात् ' तस्य ' इति व्यपदेष्टुं शक्यते, यथा गृहस्य 5 गवाक्षः । तस्मात् समुदायी एव हेतुः प्राप्नोति, स च प्रतिज्ञार्थैकदेशत्वादसिद्धः । ननु समुदायस्य धर्मान्तरं मास्त, तदेकदेशस्य धर्मिणः शब्दादेः कृतकत्वादिर्धर्मः सम्भवति, ततश्च तस्यैवाभिषानं हेतुर्भविष्यतीति चेत् , आह-विषाणी तस्मादश्व इत्यादि, यो **हइयो** विषाणी पिण्डोऽसाबश्वः विषाणित्वादित्यत्र साध्यधर्मेणाश्वत्वेन विशिष्टस्य पिण्डस्य धर्मिणो धर्मो विषाणिस्वमिति स्वशास्त्रोक्तो हेत्वाभासो हेतुः स्यात् । तत्र क्रुतकत्वादि 10 न सम्भवतीति धर्माणां धर्मिंपरतन्त्रत्वात् । अनित्यत्वादिधर्मे कृतकत्वादिधर्मा नोप-पद्यन्ते । तस्य सिद्धत्वादिति, सिद्धस्य साध्यत्वानुपपत्तेर्रुक्षणस्य निर्विषयत्वं स्यात् । धर्मेऽप्ययं समानो दोष इति तत्रापि वक्तव्यम् । अनित्यत्वेन साध्य इति चेदिति अनित्यत्वेन विशिष्टस्य साध्यत्वत् । व्यवच्छेद्रफलत्वादिति, शब्दशब्दः सर्वावस्थायाः शब्दं परिगृह्य वर्तते, एवमनित्यशब्दः सर्वं शब्दाद्यनित्यं वस्तूपगृह्य । तयोः परस्परं 15 व्यवच्छेदः, अनित्यशब्देन शब्दस्यावस्थान्तरव्यवच्छेदात् , शब्दशब्देन च,नित्यत्वस्या-श्रयान्तरव्यवच्छेदात् । तस्मात् परस्परव्यवच्छेदेन संसृष्टत्वात् समुदायस्यैव साध्यत्वं भवति ।

गुणभूतमपीति 'अभिधान 'विशेषणत्वात् साध्यं गुणभूतम्, तथा च विवक्षा-वज्ञात् सामर्थ्ये सति ' ज्ञब्दा विवक्षामनुरुन्धते ' इति तच्छब्देन साध्यमेव परामृश्यते । समुदायेन धर्मिणा वान्यस्तद्वान्नास्तीति, धर्मिंसमुदाययोः स्वतन्त्रत्वात् । ननु समु <sup>20</sup> दायिनः तद्वान्नास्ति, ततः किमेवमिति चेत्, नैतदेवम्, अत्र धर्मः समुदायेन तद्वाना-होस्विद् धर्मी ! यदि धर्मोऽनित्यत्वादिः यदभिधानं हेतुभूतं सं धर्मो नास्त्येव । अथ धर्मी, तत्र धर्मिमात्रे साध्ये यो दोषः स प्राप्नोत्येव । तस्मात् ' समुदायेन घर्मिणा वान्यस्तद्वान् नास्तीत्यत्र यँथोक्तदोषो न वर्तते स नास्तीत्यभिपाय इत्यनवद्यम् ।

विशेषः साध्यवद्धर्भः प्राप्त इति । साध्यवत एवेत्यवधारणा दित्यभिपायं प्रका-

25 १ वै॰ सू॰ २।२। ३२-३७॥ २ अनित्यकारणत्वोपगमात् (१)॥ ३ छोग्स्° पडि॰ नि॰ VT. समुदायस्य हि (१)॥ ४ छोग्स्॰ प॰ चन्॰ खो॰ नडि॰ छोस्॰ गङ्॰ यिन्॰ प॰ VT. =समुदायिन एव यो धर्म: (१)॥ ५ छोग्स्॰ प॰ चन्॰ लस्॰ VT.=समुदायितः [अन्यः ?]॥ ६ देडि॰ छोस्॰ VT.=[स] तद्धर्मो (१)॥ ७ यत्रोक्त॰ (१)॥ शयति । किं कारणमेवमवधार्यत इत्याह-नेत्यादि । धर्मिणि प्रसङ्गाभावादिति, साध्य-वति धर्मिणि धर्मी न सम्भवति, तस्य स्वतन्त्रत्वात् । सामीप्यात्, अन्यासन्निकृष्ट त्वात् तत्सामीप्यम् । आवणत्वादित्यपि हेतुः स्यादिति अपिशब्दोऽवधारणार्थः गर्हार्थो वा । नन्वपक्षवर्मव्यावृत्त्यर्थं तद्धर्मवचनम्, तथा च 'तद्धत एव' इत्यवधारणा भावान्नासाधारणस्य हेतुत्वपसङ्ग इति चेत्, अयमाशयः-अपक्षवर्मस्यापसक्तःखात् 5 तद्धनावर्तनाय प्रयासो निरर्थकः, यस्मादसम्बद्धार्थस्य स्वयमेव 'अस्येदं कार्यं कारणम् ' [ वै० स्० ९ । १८ ] इत्यादिना प्रागेग हेतुत्वं निराक्टनमिति । साध्यधर्में प्रयादि, तत्रावश्यमेवमवधारयितव्यं 'साध्यस्यैव धर्मः' इत्यादि सर्वं वक्तव्यम् । न, तस्येत्यादि, तत्रावश्यमेवमवधारयितव्यं 'साध्यस्यैव धर्मः' इत्यादि सर्वं वक्तव्यम् । न, तत्त्येत्यादि, साध्यधर्मोऽन्यत्र द्वेधा वर्त्त इति विशेष्यते, तत्र यदि साध्यस्यैव धर्म इत्त्यवधार्यते [ तर्दि] विशेषणानुपत्तिः । तस्मात् 'साध्यस्य धर्म एव' इत्त्यवधारयितव्यमिति यद्यप्य- 10 साधारणोऽपि धर्म एव तथापि तस्य हेतुत्वं न प्रसज्यते, अन्यत्र वृत्त्यभावात् । यदाह– असाधारण इत्यादि । पुनरप्ययं किमर्थमुपन्यासः, यावता अपक्षधर्मव्यावर्त्तार्थमेव तत्र साध्यधर्म उक्तः, यदाह-' पक्षस्य धर्म एवेत्त्वधारणात् ' [ ] इति चेत्, ननु पक्षधर्म एवेत्यषिष्ठितं कृत्वा वचनान्न दोषः ।

अनित्यत्वमात्रेत्यादि, यस्यानित्यत्वमात्रं साध्यं तस्य घटादयोऽपि तद्वन्त इति 15 तद्धर्मश्चाञ्चवस्वमपि हेतुः स्यात् । अथाधिकरणभेदक्वतरूपभेदाश्रयणेन घटादिगतस्या-नित्यत्वस्यासाध्यत्वान्नायं प्रसङ्ग इति चेत्, तथा सति श्रावणत्वमेव हेतुः स्यात् । शब्दा-नित्यत्वस्य साध्यत्वे च समुदायार्थः स्यात् । अनिश्चित इति, निश्चितं निश्चयः, न विद्यते निश्चितमंत्रेत्यनिश्चितः । पर्यायान्तरेणास्यार्थं प्रकाशयति-संग्रयहेतुरिति । संशयहेतुरिति किमिति चेत्, व्यभिचारीति । तन्मान्नमपीति, 'तच्छब्देन साध्यमपि समुदायो 20 धर्मो धर्मी वा स्यात्, अवधारणमपि तद्वत एव धर्म उत तद्वतो धर्म एत्र ' इत्येतावन्तो विकत्याः । तस्मादित्यादि, अनित्यत्वादिधर्मवता घटादिना यत् साधर्म्यं साध्यं तदव्यभिचार्यभिधानं हेतुरिति । साध्यमिति तत् कुत इति चेत्, प्रत्यासत्तेः । तथा

१ 'साध्यधर्मों यतो हेतुस्तदाभासाश्च भूयसा' [३०७] इति साध्यधर्मस्य हेतुत्वं दिङ्नागेन प्रमाणसमुच्चयेऽभिहितम् । अतः पूर्वपक्षी अत्राक्षिपति—साध्यधर्मेऽपीत्यादिना । एतच 25 दिङ्नागो न तस्येत्यादिना समाधते । 'सपक्षे सन्नसन् द्वेधा पक्षधर्मः पुनस्त्रिधा । प्रत्येकम-सपक्षेऽपि सदसद्विविधत्वतः ॥ [३०८].....तत्र यः सन् सजातीये द्वेधा चासंस्तदत्यये । स हेतुः.....॥ [३०३४]' इति 'अन्यत्र सपक्षे द्वेधा सन्नसंश्व' इति हेतुविशेषणाभिधानान्नायं दोष इति दिङ्नागस्यात्राययः ॥

## २०४ सवृत्तिके सटीके च प्रमाणसमुचये वैशेषिकहेत्वाभासपरीक्षा।

सति धर्मान्तरं परिहृतं भवतीति चाक्षुवस्तं श्रावणस्तं च परिहृतं भवति, तस्य तद्वता साध्यसाधर्म्यं नास्तीति । अवधारणादिति तद्वतैव साधर्म्यस्य इत्यवधारणात् । आकाशाद्यस्तितासिद्धौ इति 'आदि' शब्देनात्मादयो प्राह्याः । तत्रेत्याकाशादिसिद्धौ प्रतिज्ञावतः साध्यवतो वेति तच्छब्रेन यदि अभिधानं पराम्रश्यते यदि वा साध्य-<sup>5</sup> मुभयथापि प्रयोगो नोपपद्यते । —VT. D. ed. १० १९०७—१९३८ । P. ed. १० २१७४-२१९४ ।

वैशेषिकाणामित्यादि । तत्राप्रसिद्धो छिङ्गछिङ्गिनोः सम्बन्धस्याप्रसिद्धत्वात् , यथाग्निध्पयोः सम्बन्धः सच्च यस्य कार्यकारणछक्षणोऽसिद्धस्तं प्रति धूमोऽनपदेशोऽहेतु-रित्यर्थः । असन् संयोगादिसम्बन्वाभावादसन् यथा विषाणी तस्मादश्व इति । यदश्व-रित्यर्थः । असन् संयोगादिसम्बन्वाभावादसन् यथा विषाणी तस्मादश्व इति । यदश्व-रित्यर्थः । असन् संयोगादिसम्बन्वाभावादसन् यथा विषाणी तस्मादश्व इति । यदश्व-विषाणयोरनन्यत्वे सिद्धे ' विषाणी विद्धः ' इत्युच्यते किमत्र ज्ञायते ? यदि ' विषाणी तस्मादश्वः ' इति वक्ति, वक्तव्यं तदसद्वचनमिति, न हि अश्वविषाणयोः कश्चिदपि सम्बन्धोऽस्तीति । सन्दिग्धो यः सन्नप्यनिश्चितः, यथा विषाणी विद्यत इत्युक्ते किमत्र ज्ञायते यदि ' विषाणी तस्माद् गौः ' इति वक्ति, वक्तव्यं तत् सन्दिग्धवचनमिति । कस्मात् ? महिषादिष्वपि विषाणमस्तीति । अप्रसिद्धस्तावदित्यादि, छिङ्गछिङ्गिनोः 15 सम्बन्धस्याप्रसिद्धौ दृष्टान्ताश्रयौ द्वौ दोषौ सम्भवतः-टष्टान्तस्याभावो वाऽप्रसिद्धार्थत्वं वा हेत्वर्थेन । तत आह-वाश्वव्दो विकल्पार्थ इति । तत्र यदा तावद् दृष्टान्तधर्मिण एव स्वरूपाप्रसिद्धेः सम्बन्धो न प्रतीयते तदा दृष्टान्तस्याभावः, धर्म्यसिद्धेः । अथ धर्मिसिद्धावपि तत्र पूर्वं छिङ्गस्यादृष्टत्वात् सम्बन्धस्याप्रसिद्धत्वं तदा हेत्वर्थनाप्रसिद्धार्थत्वं साधनवैकल्यमित्यर्थः । कस्मात् पुनर्दद्धान्तासासो न तु हेत्वाभास इत्याह–एवं हीत्यादि । 20 आभ्यां प्रकाराभ्यां यस्माद् दृष्टान्तेऽप्रसिद्धत्तस्मादयं इष्टान्तदोषः, न हेत्वाभासः ।

अथापीत्यादि । साध्यधर्मिणि [ असन् ] सन् वा चाक्षुक्तवादितुल्योऽप्रसिद्ध-शब्देनोच्यते न दृष्टान्ते इति चेत् , तथा सति हेत्वर्थो विरूध्येत । कुतः पुनहेंत्वर्थो विरुध्यत इत्याह-प्रसिद्धिपूर्वकत्वादपदेशस्येति । यः पूर्वं सम्बन्धकाले प्रसिद्धो विश्रातः स एवापदेशो नान्य इत्यर्थोऽभिमतः । तथाहि-यद्यप्तदपि वर्षकर्म हेतुरिष्यते 25 तथा सति द्रव्यगुगकर्मणामेव कारणत्वमिति योऽभ्युपगमस्तस्य हाैनिरिति परिहार उक्तः । अभूतं न लिङ्गम् , किं तर्हि ? अभूतादिपतीतिः । हेतुः क इति चेत् , प्रसिद्धिपूर्वकत्वादपदेशस्येति उपलब्धिपूर्वकत्वादित्यर्थः । यस्य धूमादिभिरग्न्यादयः

१ प्रतिज्ञावान् साध्यवान् वेति VT. ॥ २ दइयतां पृ० १९४ पं० ७ ॥

सप्तमं परिशिष्टम् ।

सम्बद्धा विरोधिनोऽविरोधिनो वा प्रसिद्धास्तस्य धूमादयोऽपदेशः । प्रसिद्धिपूर्वक एवापदेश इति कथं प्रतीयत इति चेत् , पूर्वशब्दप्रयोगाच सम्बन्धकाळसिद्धत्वमेवा नेनाभिधीयते, अन्यथा प्रसिद्धत्वादित्येवाभिधीयेत ।

प्रसिद्धं कुत्वेति, तत्र दृश्यमाने पिण्डे विषाणित्वमसत् सन्दिग्धं वा क्वत्वा नोदा-ह्रियते, किं तर्हि ? प्रसिद्धमेव । कुत एतदिति चेत् , ' यदि विषाणी ' इत्यनुवादात् 5 पक्षधर्माभ्युपगम एवमुच्यते, साध्यधर्मेऽश्वे गवि च तस्याप्रसिद्धत्वमने कान्तिकत्वं च, न धर्मिणि पिण्डे । अथापि अभावस्य हेतुरिति असतो ज्ञानस्य हेतुरसन् सन्देहस्य हेतुः सन्दिग्धः कारणे कार्योपचारात्, न तु हेतोर्धर्पिण्यभावात् सन्दिग्धत्वाच ।

न्यूनाभिधेति वैकल्यमाह । ' विषाणी तस्माद् गौः ' इति साधारणानैकान्तिकस्ये-वोदाहरणम्, उदाहरणदर्शनाच ताहशस्यैव भावस्य प्रतीतिः स्यात्, न त्वशेषस्याने- 10 कान्तिकस्य, असाधारणस्य विरुद्धाव्यभिचारिणश्च ततोऽत्यन्तं विरुक्षणत्वात् कुतः प्रतीतिः ? यथेत्यादिनाऽसाधारणस्य तावदनुपादानमुदाहरणेन दर्शयति । षट्सु पदार्थेष्विति 'संज्ञय-कारणम् ' इति वर्तते । कुतः षट्स्वपि संशयकारणमिति चेत् , सर्वत्राभावादिति सर्वत्रादर्शनादित्यर्थः । भावव्यपदेशो भवत्यस्मादिति दर्शनं भावः, तन्निषेधेनादर्शनमभाव उच्यते । ननु चानुक्तोऽपि ' सन्देहहेतुः सन्दिग्धः ' इति रुक्षणात् प्रतीयते इति चेत् , 15 असदेतत् , 'सन्देहहेतुः' इत्येतत् सन्दिग्धहेतुलक्षणं न कल्गनीयम् , तस्यैवापरिज्ञानात् । य आहुरिति वैशेषिक एव कश्चित् । विशेषयति व्यावर्तयतीति विशेष उभयत्र दृष्टत्वादिति साध्यापेक्षया तुल्य जातीयेषु इतरेषु च सम्बन्धित्वेन दृष्टत्वात् । ऊर्ध्वत्वा-दिवदिति, यैथोर्घ्वत्वं स्थाणौ पुरुषे च सम्बन्धिन्यनुवृत्तिद्वारेणास्त्येवं आवणत्वं द्रव्यादि-पदार्थे सम्बन्धिनि व्यावृत्तिद्वारेण । ततश्च 'यदि विषाणी तत्माद् गौः ' इत्यनेनोदाहरणे- 20 नासाधारण उपात्त इत्याशयः । तद्युक्तमिति यदि व्यावृत्तिरुभयथा भवेत् तद्द्वारेण सामान्यं स्यात्, सैव तुन संभवति । इत इति चेत्, नेत्यादि । कस्माद् यतो व्यावृत्तिस्तदाभासः संज्ञयो नोपपद्यत इति चेत् , आह -मा भूदित्यादि । एकद्रव्यवत्त्वं पृथिव्यादिभ्यो व्यावृत्तं न च तदाकारेण संशयं जनयति --- किमेकद्रव्यवत्त्वात् पृथिवी आहोस्विज्जलमाहोस्वित् तेज इति । तदनेन यद् यतो व्यावर्तते तत् तत्र तदामासस्य 25 सन्देहस्य न हेतुः, यथैकद्रव्यवस्त्रं पृथिव्यादिषु, श्रावणत्वमपि षड्भ्यः पदार्थेभ्यो भवन्मतेन व्यावृत्तमिति व्यापकविरुद्धपसङ्गमाह । तथा च नेति यद् यत्र संशयस्य

१ ँकान्तिकत्वं परिहृतम् D. ed. । अयमपपाठ इति ध्येयम् ॥ २ वैशेषिका एव केचित् (१)॥ ३ यथोर्ध्वत्वं स्थाणुपुरुषसम्बन्धि अनुवृत्तिद्वारेणैवं श्रावणत्वं द्रव्यादिपदार्थसम्बन्धि व्यावृत्तिद्वारेण (१)। ४ दृश्यतां ए० १९९ टि० ११ ॥ ५ प्रतीकोय मूले न इत्यते ॥

204

### २०६ सवृत्तिके सटीके च प्रमाणसमुचये वैशेषिकहेत्वाभासपरीक्षा।

कारणं तत् ततो न व्यावर्तते यथा स्थाणुपुरुषयोरूर्ध्वने श्रावणस्वमपि षट्सु पदार्थेषु संशयस्य कारणमिति विपर्ययेणापि व्यापक्तविरुद्धोपछव्धिरेव । तस्मादित्यादि, द्रव्यादी-नामन्यतमेन शब्देनावश्यं भाव्यम्, अन्यथा तस्य भावस्वमेव न स्यात् पदार्थान्तरानभ्युप-गमात् । तस्माद् द्रव्यादीनामेवान्यतमस्य कस्यचिद्यं धर्म इति तद्धर्मसम्भवद्वारेण संशय-5 कारणम् , न तद्ध्यावृत्तिद्वारेणेति साधारणादन्यः, स च रुक्षणादुदाहरणाच नोक्त इति न्यूनोक्तिः ।

विरुद्धैकान्तिक इति परस्परविरुद्धार्थसाधनाट् विरुद्धश्वासावैकान्तिकश्चेति विरुद्धै-कान्तिकः, अवयवद्वारेण समुदाये वर्तमातयोः समासः छोहितसारक्ववत् । विरुद्धानै-कान्तिक इति कचित् पाठः । तत्र विरुद्धः पूर्ववत् , अनैकान्तिकः सन्दिग्धः स्वात् । 10 विरुद्धानैकान्तिक इत्यभिहिते पुनरनेकव ननं विरुद्धहेतुतो विद्योवणार्थम् । अन्चे त्वाहुः--सन्दिग्धहेत्वधिकारात् सामर्थ्यपाप्तस्यैवानेकत्वस्य अनेक इत्यनुवादः सुखप्रति-पत्त्यर्थमिति । पश्चानां छिङ्गोपरुब्धेश्वेति, यस्य यत्र छिङ्गमुपरुभ्यते तत् तत्यारम्भकं यथा घटस्य पृथिवी, शरीरेऽपि महाभूतानि धृति-संमह-पक्ति-कम्पा-ऽवकाशदानलिङ्ग-वन्त्युपरुभ्यन्ते इति स्वभावः । विजातीयारम्भनिषेधादिति, यद् यतो विजातीयं 15 तत् तस्यानारम्भकं यथा तैन्नसा अगवः पार्थिवस्यावयविनः, शरीरमपि भूनेभ्यो विजा-तीयमिति व्यापकविरुद्धः । अयं च संशयहेतुः शास्त्रे दष्ट एव रुक्षणादुदाहरणाच नोक्त इति वैकल्यम् ।

एतेनेति असाधारणविरुद्धाव्यभिचारिणोरुद्दाहरणासङ्घहेण ' सामान्यपत्यक्षाद् विशेषापत्यक्षाद् विशेषस्मृतेश्च संशयः ' वि० सू० २ । २ । १९ ] इति सूत्रस्याप्यनयोः 20 संशयहेत्वोरसाधारणविरुद्धाव्यभिचारिणोरसङ्घहादव्याप रुत्वम् । अत्र चेत्यस्मिन् संशय-सूत्रे संशयहेतुल्झणस्यातिव्यापकत्वमाह । यस्मात् कुन्दशौद्धवं सामान्यम् , तत्पत्यक्ष-त्वेऽपि रूपादिषु निश्चयो दृष्टः, न संशयः । यथा लक्षणं तथा तस्यापि संशयहेतुत्वमेव माप्नोति । तस्माद् यद् अव्यवच्छेदहेतुः सामान्यं तत्पत्यक्षत्वे संशयो भवतीति विशेष्य वक्तव्यम् । न तूकम् । तस्माद् वैकल्यम् । अव्यवच्छेदहेतुरिति व्यभिचारीत्यर्थः । 25 कथं पुनस्तत् तेषां सामान्यं यावता शुद्धत्वं तद्विशेष एवेति चेत् , नैष दोषः । अनेक-सम्बन्धित्वात् तदपि सामान्यसाहदयेन सामान्यम् । अत्र च सामान्यपदार्थं एव सामान्य-श्रुत्या न विवक्षितः, यतो गुणदर्शनादपि संशय उपजायते, ततोऽनेकसम्बन्ध्येवात्र संशयकारणमुच्यते । कन्विद् देशे इति सर्वत्र घूमादित्वस्य सन्देहासम्भवं दर्शयति । --VT. D. ed. ह० २१०२-२१२४। P. ed, ह० २३८७-२४१७। अथ सवृत्तिके प्रमाणसमुच्चये चतुर्थे दृष्टान्तपरिच्छेदे वैद्योषिकमतपरीक्षा। खदद्षान्तप्रसङ्गो वा ने वा वाक्ष्यैकदेद्याता॥ २०॥ अन्वयस्यानभिधानाद् दृष्टान्तप्रतिरूपकः। साधनत्वोपमार्थौं च स्वतन्त्रत्वे निरर्थकौ॥ २१॥ वैद्येषिकाणाम् " उभयप्रसिद्धो दृष्टान्तः " [ ] इति। अत्रापि

5

10

खदृष्टान्तप्रसङ्गो वा न वा वाक्यैकदेशता।

यत्रोभयं प्रसिद्धमिति यदि प्रतिज्ञाहेतू तावाकाशे प्रसिद्धौ तद्गुणत्वादि-त्याकाशं सर्वत्र दृष्टान्तः स्यात् । अथ साध्यतद्धमौं यत्र प्रसिद्धाविति चेत् तथा सति वाक्यावयवत्वं न युज्यते ।

अन्वयस्यानभिधानाद् दृष्टान्तप्रतिरूपकः ।

यत्र हेतोः साध्येनान्वयो न प्रदर्श्यते सः दैष्टान्ताभासः पूर्ववत् । उभयथापि दृष्टान्तो नःयुज्यते ।

### साधनत्वोपमार्थौं च स्वतन्त्रत्वे निरर्धकौ।

र्षदि च दृष्टान्तः स्वतन्त्रो न हेत्वर्थेंकदेश इत्युच्यते तथापि साधनत्वं न 15 सम्भवत्युपमार्थश्च नास्ति यथापूर्वोक्तवत् ।

[ इति ] प्रमाणसमुचये चतुर्थः परिच्छेदः ।

विशालामलवती टीका ।

उभयप्रसिद्ध इति उभयं प्रसिद्धं निश्चितं यत्र स उभयप्रसिद्धः । उभयं हेतु-पतिज्ञे तदर्थो वा । खदद्यान्तप्रसङ्गो वेति प्रथमे पक्षे, न च वाक्येकदेशतेति द्वितीये । 20 एवमुभयथाप्यभ्युपगमहानिः । तद्गुणत्वादिति प्रतिज्ञाहेत्वोः शब्दारमकत्वात् ' शब्दश्चाकाशगुणः ' इति समयात् । तद्धर्माविति साध्यसाघनघर्मावनित्यक्वतकत्वादी ।

१ न च VT.॥ २ ' अन्वयानभिधानाच दृष्टान्तप्रतिरूपता ' इत्यपि भवेत् पाठः ॥ ३ 'साधनं चोपमार्थश्च ' इत्यपि भवेत् पाठः ॥ ४ तत्रापि V। ' अत्र च ' इत्यपि पाठः स्यादत्र ॥ ५ प्रसिद्धौ स एवेति चेत् V॥ ६ तथापि वाक्यावयवत्वं नोपपयते V॥ ७ दृष्टान्ताभास उभय- 25 दृष्टान्तः पूर्ववदिति योज्यम् V॥ ८ यदि दृष्टान्तः V॥९ हेतुत्वमुपमार्थश्च न सम्भवतः K॥ १० प्रमाणसमुच्चये दृष्टान्ततदाभासनिरूपणं चतुर्थः परिच्छेदः V॥

### २०८ सवृत्तिके सटीके च प्रमाणसमुचये वैशेषिकदृष्टान्तपरीक्षा ।

यत्र प्रसिद्धावित्यर्थे घटादौ । वाक्यावयवत्वं न युज्यत इति । यथोक्तम् — " सइ विवक्षा हि मेदे सति अमेदे वृत्तानां भवति " [ ] इति । अर्थशब्दयोश्चा-मेदे वृत्तत्वं नास्ति । अन्वयानभिधानादित्यादि यथास्माकं हेतोरविनामावित्त्वमुदा-हरणेन प्रदर्श्यते नैवं वैशेषिकाणाम् । ततश्च दृष्टान्तामासः पूर्ववदिति, यथा पूर्वमुक्तं 5 " विपरीतान्वयो द्वेधा तदामासोऽप्यनन्वयः " [ प्र० समु० ४ । १२ ] इति एवमत्रापि वक्तव्यम् । उमयथापि न युज्यत इति यदि हेतुप्रतिज्ञे उमयवचनेन गृह्यते यदि च तदर्थौ । साधनत्वोपमार्थीं च स्वतन्त्रत्वे निर्र्थकाविति । साध्यसंसिद्धवर्थं-मर्थ्यत इत्पर्थः साध्यसाधनसमर्थं स्वरूपमुच्यते । नास्त्यर्थोऽनयोरित्यनर्थकौ साध्य-साधनसमर्थस्वरूपौ न सम्भवत इत्यर्थः । इनमेवार्थं वृत्त्या प्रकाशयति-साधनत्वं 10 न सम्भवति उपमार्थश्च नास्तीति । युक्तिस्तु कस्यचित् साधनत्वं न सम्भवति साधन-सामर्थ्यरहितत्वात् । उपमार्थः कथम् ? याद्दशः परेण साध्यानुप्रहोऽभिमतस्तादक्षो न सम्भवतीत्याशयः । यथापूर्वोक्तवदिति—

" उदाहरणसाधम्यं केवलं तैरुदीर्यते ।

साध्यसाधनता नोक्ता तथा चौपम्यमात्रता ॥ " [प्र० समु० ४ । ८] इति । ३5 एवं साधनत्वाभाव उक्तः । दृष्टान्ताभावोऽपि—

सहेतोः साध्यमात्रस्य तद्विशेषस्य वा मितौ।

दृष्टान्तस्यानवस्था स्याद् व्यावृत्तिश्च विपक्षतः ॥ [ प्र० समु० ४ | १० ] इति चतुर्थः परिच्छेदः । —VT. D. ed. १० २३६b—२३७b P. ed. १. २६८ ॥



# अथ पूर्तिः ।

## सवृत्तिके प्रमाणसमुचये

पथमे प्रत्यक्षपरिच्छेदे नैयायिकप्रत्यक्षपरीक्षा। इंन्द्रियाथोंद्भवे नास्ति व्यपदेइयादिसम्भवैः । सान्तरग्रहणं न स्यात् प्राप्तौ ज्ञानेऽधिकस्य च ॥ १७ ॥ 5 अधिष्ठानाद् बहिर्नाक्षं न द्यक्तिर्विषयेक्षणे । न सुखादि प्रमेयं वा मनो वास्तीन्द्रियान्तरम् ॥ १८ ॥ अनिषेधादुपात्तं चेदन्येन्द्रियद्ध्तं वृथा । निश्चितेऽर्थे फलाभावो विद्योषणे न भेदतः ॥ १९ ॥ तत्रापि नोभयं तत् किं न विद्योष्येऽपि सज्यते । 10 अज्ञानादि न सर्वत्र निवृत्तिर्नासती फलम् ॥ २० ॥

15

नैयायिकानाम् " इन्द्रियार्थवनिकर्पोत्पर्त्रं ज्ञानमव्यपदेश्यमव्यभिवारि व्यवसायात्मकं प्रत्यक्षम् " [ न्यायद्व० १ । १ । ४ ] इति । अत्र च विशेषणानि न युज्यन्ते ।

# इन्द्रियार्थोद्भवे नास्ति व्यपदेइयादिसम्भवः ।

विशेषणं व्यभिचारसम्मवविषये क्रियते । न चास्तीन्द्रियबुद्धौ व्यपदे्रय-विषयत्वे सम्मवः, अनुमानविषयत्वाद् व्यपदे्र्यस्य । अव्यपदे्र्यत्वेऽपि न व्यभिचारः, ईन्द्रियबुद्धिव्यपदेष्टुं न शक्यते । ततो विंश्वेषणं न कर्तव्यम् ।

१ वैशेषिकप्रत्यक्षपरीक्षायां दिङ्गागेन पृ० १७० पं० ७ इत्यत्र पृ० १७३ पं० १६ इत्यत्र च नैयायिकप्रत्यक्षपरीक्षा निर्दिष्टा । एवं पृ० १८४ पं० १८ इत्यत्र नैयायिकानुमानपरीक्षा निर्दिष्टा । 20 अत्रोऽत्रोग्योगिरवाद् नैयायिकप्रत्यक्षपरीक्षा नैयायिकानुमानपरीक्षा चात्र कमेणोपन्यस्यते ॥ २ इतः प्राक्तन्यः षोडरा कारिकाः स्वज्रुत्त्या विरालामञ्चत्या च सह भोटभाषान्तरतः संस्कृतेऽस्माभिरनूदिता द्वाद्शारस्य नयचक्रस्य प्रथमे विभागे टिप्पणेषु भोटपरिशिष्टे मुद्रिता इति जिज्ञासुभिस्तत्रैव विलोकनीयाः पृ० ९७-११८ ॥ ३ उद्धृतमेतत् प्रमागवार्तिकालज्ज्वारे पृ० ३३८ ॥ ८ अत्रापि (१) ॥ ५ व्यभिचारसम्मवसद्भावे K ॥ ६ इन्द्रियबुद्धिः सर्वा [व्यपदेष्टुं ?] न शक्यते K ॥ ७ 25 विशेषणवचनं PSV ॥

२१० सवृत्तिके सटीके च प्रमाणसमुच्चये नैयायिकप्रत्यक्षपरीक्षा ।

व्यभिचारिविषयत्वेऽपि न, मैनोभ्रान्तिविषयत्वाद् व्यभिचारिणैः ॥ व्यवसायो निश्चयः । सोऽकल्पिते सामान्यादिमति गवादावदर्श्वनान्न सम्भवति । अथाऽ-यथार्थादिज्ञानव्याद्वत्त्यर्थमुच्यते तथापि विशेषणं न युक्तम् , अव्यभिचारादपि । सर्वा हीन्द्रियबुद्धिः स्वार्थमात्रग्राहिणी । एतेन उक्तविकल्पोऽपि प्रत्याख्यातो <sup>5</sup> यदुक्तं 'व्यवसायात्मकं ज्ञानं व्यवसायफलुम् ' इति । न हि साक्षादयथार्थादि-ज्ञानफलत्वमिन्द्रियबुद्धौ सम्भवति ।

अथाप्यव्यपदेक्यत्वादिवचनं तस्य ज्ञानस्य स्वरूपप्रदर्भनायेति चेत्, [तद् V]न, प्रत्यक्षलक्षणस्याभिधेयत्वात् अस्य चेन्द्रियार्थप्रन्निकर्षेणैव सिद्धेः। ज्ञानस्वरूपस्य प्रॅंदर्क्यत्वे च गुणत्व-द्रव्यानारम्भकत्व निष्क्रियत्वा-ऽऽकाञाद्य 10 विषयत्वस्यापि प्रदर्क्यत्वादतिप्रसङ्ग्रस् ।

सर्वत्रापि सचिकर्षोत्पच्नप्रत्यक्षेष्टौ रूपग्रब्दयोः सान्तरग्रहणं न स्यात् प्राप्तौ ज्ञानेऽधिकस्य च । नँ हीन्द्रियनिरन्तरे विषये गन्धादौ सान्तरवद् ग्रहणं दृष्टम् । नेन्द्रियाधिकग्रहणं युक्तम् ।

बहिर्वर्तित्वादुपपद्यत एव । इन्द्रियद्वयस्याधिष्ठानाद् बहिर्वृत्तिः, ततस्तद्विषये 15 उपपन्नं सान्तराधिकग्रहणमिति चेत्, तदप्ययुक्तम्, यस्माद् अधिष्ठानाद्

१ उद्धृतमेतत् प्रमाणवार्तिकाल्रङ्कारे पृ॰ २५३, ३३८ ॥ २ \* एतत्पर्यन्ताय: प्रमाणसमुच्चय-वृत्तेर्चिशालामलवती टीका जिज्ञाम्रिर्मयचकस्य प्रथमे विभागे टिप्पणेषु भोटपरिशिष्टे विलोकनीया पृ॰ १९८-११९ ॥ ३ उक्तविकल्पेऽपि प्रखाख्यातम् PSV । (भाष्यविकल्पोऽपि प्रखाख्यातः ?) ॥ ४ प्रदर्श्यत्वेऽपि (?) ॥ ५ °काशादिन्नेयाविषयत्वस्यापि V ॥ ६ '' यथोक्तं दिङ्नागेन-सान्तर-ट० प्रहणं न स्यात् प्राप्ती झानेऽधिकस्य च । बहिर्वर्तित्वादिन्द्रियस्योपपन्नं सान्तरप्रहणमिति चेत्, अत उक्तम्-अधिष्ठानाद् बहिर्नाक्षम्, किन्तु अधिष्ठानदेश एवेन्द्रियम् । छतः ? तचिकित्सादि-योगत: । सत्यपि च बहिर्भावे न शक्तिर्विषयेक्षणे । यदि च स्यात् तदा पश्चेदटपु-नमील्य निमीलनात् । यदि च स्यात्, उन्मील्य तिमीलितनयनोऽपि रूपं पश्येत् , उन्मीलनादस्ति बहिरिन्द्रियमिति । '' -न्याथवार्तिकतात्पर्यटीकाः १ । १ । ४ ॥ ७ '' किच, यदि प्राप्यकारि २३ च्छः स्यात् सान्तराधिकप्रहणं न प्राप्नोति । न हीन्द्रियनिरन्तरे विषये गन्धादौ सान्तरप्रहणं टप्टम्, नाप्यधिकप्रहणम् । अथ मतं बहिरधिष्ठानाद् वृत्तिरिन्द्रयस्य, अत उपपन्नं सान्तराधिक-प्रहणमिति, तरयुक्तम्, यस्माद् न बहिरधिष्ठानाद् वितिरिद्रयस्य, अत उपपन्नं सान्तराधिक-प्रहणमिति, तदयुक्तम्, यस्माद् न बहिरधिष्ठानादिन्द्रियम्, तत्र चिकित्सादेदर्शनात्, अन्यथाधिष्ठान-पिधानेऽपि प्रहणप्रसङ्गः । '' क्त्तवार्थराजवातिक. १ । १९ ॥ ८ बर्<sup>२</sup> दङ् ब्चस् प ित्य पे ब्शिन् दु ऽ जिन् पे भ्योङ् मेद् किय । द्वर्ड् यो ह्वर्यं पर् ऽजिन् पे विन् ये पे व्रित्या भ वित्तं नो PSV ॥ सप्तमं परिशिष्टम् ।

बहिर्नाक्षं सिद्धमिति वाक्यशेषः, इन्द्रियमधिष्ठानदेश एव तिष्ठति तत्र चिकि-त्सादिप्रयोगात् , तस्मादिन्द्रियादेव व्यैगचिछन्नेऽर्थे ग्रहणम् ।

सत्यपि च बहिःसञ्चारे न राक्तिर्विषयेक्षणे, अन्यथा पिहिताधिष्ठानस्यापि तिषयग्रहणं स्यात्। तैतश्रक्षुःश्रोत्रयोरधिष्ठानान्तःस्थिंतयोरेवासन्निकृष्टविषयेक्षणात् सान्तरग्रहणमधिकग्रहणं च युज्यते।

पश्चानामिन्द्रियत्वे न सुखादि प्रमेयं वा। 'वा' इति वचनं 'वा'-शब्दात् प्रमाणान्तरोपादानं स्यादिति। वदिदं लिङ्गाद्यभावे स्वकीयसुखढुःखेच्छा-द्वेषप्रयत्नेषु ग्रहणं तदप्रमाणमिति सुखारीनां प्रमेयत्वं न स्यात्। तस्य वा प्रमाणत्वे प्रमाणान्तरमेवोपसङ्ख्वातव्यम्।

मनो वाऽस्तीन्द्रियान्तरम् । अथवा मनस एवेन्द्रियत्वमभिधातच्यं 10 तत्सन्निकर्षोत्पन्नस्य प्रत्यक्षत्वसाधनार्थम् । अनिषेधादुपात्तं चेत् । अथापि परमताप्रतिषेधेन सिद्धौ मनस इन्द्रियत्वाप्रतिषेधादुपात्तमेव [तद्] इति चेत् , परमते मनस इन्द्रियमावोऽधीतस्तथा सति अन्धेन्द्रियस्तं द्वथा। यदि परेण पठितस्य मनसोऽप्रतिषेधादिन्द्रियत्वं ततो प्राणादीन्द्रियम्रुच्यते इति निर्देशो द्वथा स्यात् , अप्रतिषेधादेव तस्य सिद्धत्वात् ।

ज्ञैं।नस्य च प्रमाणत्वेऽर्थान्तरफल्जवादिनो निश्चितेऽर्थे फलाभावः । निश्चया-त्मकं हि ज्ञानं प्रमाणम्, तत्प्रमाणोत्पत्तावर्थस्याधिगतत्वात् फलाभावः स्यात्।

१ व्यवच्छिन्नोऽथों गृह्यते (१) ॥ २ इन्द्रियस्य सत्यपि PSV ॥ ३ 'ततश्वख्रुःश्रोत्राभ्याम-धिष्ठानान्तःस्थिताभ्यामेव ' इत्यपि पाठोऽत्र स्यात् ॥ ४ सिंथतिरेव प्राप्नोति विषयेक्षणात् V ॥ ५ सान्तरमधिकग्रहणं च PSV ! (सान्तराधिकग्रहणं १) ॥ ६ "तदिरमुक्तं दिङ्नागेन—'न 20 सुखादिप्रमेयं वा मनो वास्तीन्द्रियान्तरम् । 'न च तत् सम्भवति घ्राणादिस्त्रेग विभाग-परेग निषेवादिति भावः । "—न्यायवातिकतात्पर्यदीका. १ । १ । ४ ॥ ७ प्रमागसङ्ख्यान्तरो-पादानम् K ॥ ८ गङ् र् द्व ल्तर् PSV । (यदेवं १ यदेवं १ ) ॥ ९ सुखादयः प्रमेया एव न स्युः (१) ॥ १० तत्र वा इति वचनेत प्रमाणान्तरमेव लक्षितं भवति V ॥ ११ ' प्रमाणान्तर-त्वमुपसङ्ख्यातव्यम् ' इत्यपि पाठोऽत्र स्यात् ॥ १२ ' मनसन्नेन्द्रियभावान्त वाच्यं लक्ष्यान्तरमिति । 25 तन्त्रान्तरसमाचाराचैतत् प्रत्येतव्यमिति । परसतमप्रतिषिद्धमनुमतमिति हि तन्त्रयुक्तिः । "—न्यायमाष्य. १ । १ । ४ । "तन्त्रान्तरे मन इन्द्रियमिति पत्व्यते । तचेह न प्रतिषिद्धम् । अप्रतिषेधादुपात्तं तदिति । न, शेषाभिधानवैयर्थ्यदोषात् । "—न्यायवार्तिक. ९ । १ । ४ । '' तन्त्रान्तरेति । तच्च्यते व्युत्पाय-तेऽनेन तत्त्वमिति तन्त्रं शान्नम्...तद् दूषितं दिङ्नागोन—अनिषेधादुपात्तं चेदन्येन्द्रियरुतं वृथा । "—न्यायवार्तिकतात्पर्यदीका. १ । १ । ४ ॥ १३ ज्ञानस्यैव सि ॥

२११

२१२ सवृत्तिके सटीके च प्रमाणसमुच्चये नैयायिकप्रत्यक्षपरीक्षा।

[ नैनु PSV ] विशेषणज्ञानं प्रमाणम् । यत् सामान्यादिविशेषणज्ञानं तत प्रमाणं यद् द्रव्यादिविशेष्यज्ञानं तत् फलमिति चेत्, तद् चिँशेषणे न भेदतः । भिन्नं विशेषणं विशेष्यं भिन्नम्, \*अन्यविषयस्य प्रमाणस्यान्यत्र फलं च न युक्तम्\*, विषयान्तरे प्रमाणभावोऽन्यत्र च फलभावो न युज्यते, न हि घवादि 5 विषयया छिदिकियया पलाशे छिदिर्देष्टा । [ अश्व PSV ] विशेष्यज्ञानकारणत्वात तद्विषयत्वमण्यस्तीति चेत्, न, अतिप्रसङ्गात् । तथा सति संर्वकारकसंकरः स्यात्, विशेष्यज्ञानकारणत्वेन तत्करणत्वात् । तस्माद् यस्य कर्मणि व्यापार उच्यते तस्यैव तत् फलं युज्यते ।

किश्च, तैत्रापि न, तत्र विशेषणेऽधिगन्तव्ये फलं नास्ति प्रमाणं वा 10 नास्ति। उभयं तत् किम् १ अथापि तदेव विशेषणज्ञानं प्रमाणं प्रमेयं चोभय-मपि भवति, यथा स्वात्मसंवित्तिमात्रं प्रमेयमपि भवति ग्राहकमपि भवतीति चेत, न, विशोष्ट्रेयेअपि सज्यते । तथा सति विशेष्यज्ञानमपि प्रमाणं प्रमेयं चोभयं प्राप्नोति । यद्यर्थान्तरत्वेअपि ज्ञानज्ञेययोः प्रमाणं प्रमेयं भवति, स्वेसंवित्ती ज्ञानस्यात्मवत् तस्यैव वस्तुन उभयथा भावाद् विशेषणज्ञानमात्मना तुंल्यमिति 15 उभयं न युज्यते ।

एवं तर्हि ज्ञेयाधिगतौ या अज्ञान संशय विपर्ययेंज्ञाननिद्वत्तिः साफलं भविष्यति, तदप्ययुक्तम्, अज्ञानादि न सर्वत्र । सर्वत्र तैावदज्ञानादेर्माव-नियमो नास्ति, क्वचिदाभोगमात्रेण ज्ञानोत्पत्तेः ।

अज्ञानादेः सद्भावेऽपि निवृत्तिर्नासती फलम् । निवृत्तिरित्यज्ञानाद्यभावे 20 कियते, साऽसती न फड़म्, सा प्रमितिर्भवितुं नाईति । एवं तावत्रैयायिकानां प्रत्यक्षमयुक्तम् । PSV<sup>1</sup> C. ed. D. ed. १० १०b-१९a, N. ed. १० १०a-१९a । PSV<sup>2</sup> N. ed. १० १००b-१०२b ॥

१ गल्° ते ° PSV ॥ २ ' मेरतो न विशेषणे ' इत्यपि पाठथिन्त्यः ॥ ३ विशेष्याद् भिन्नम् K ॥ ४ \* १ एतदन्तर्गतः पाठो चिगालामलवत्यामेव प्रतीकरूपेग धनो विलोक्यते ॥ ५ सर्व 25 कारकमेकं स्यात् V ॥ ६ तस्माद् यस्मिन् कर्मगो व्यापार उच्यते तत्रैव तत्मलत्त्वं युज्यते PSV ॥ ७ तत्र नास्ति PSV ॥ ८ द्वयं (१) ॥ ९ चेन् V ॥ १० प्रमाणप्रमेयत्वं मवति PSV ॥ ११ स्वात्नसंवित्तिज्ञानवदिति तदेव वस्तूभयमपि भवति । विशेषगज्ञानमात्मना तुल्यमित्युमयं न युज्यते V ॥ १२ ऽतुरूपमिति (१) ॥ ९३ °ज्ञानेभ्यो निव्वत्तिः PSV ॥ १७ तावदज्ञानादौ भावविषयनियमो नास्ति K ॥

#### विशालामलवती टीका।

नैयायिकानामिति प्रसिद्धेरव्यवहिततन्मतोपक्षेपाच आक्षपादानामिति गम्यते । इन्द्रियार्थसचिकर्षोत्पत्रमित्यादि .....। इन्द्रियार्थोद्भव इति, उद्भवत्यस्मादित्युद्भवः, इन्द्रियार्थावुद्भवोऽस्येतीन्द्रियार्थोद्भवम् । इन्द्रियार्थवचनं तत्सन्निकर्षोपरुक्षणार्थम् । नास्ति व्यपदेक्यादिसम्भव इति । ...विशेषणमित्यादि... । न चास्तीन्द्रियचुद्धा- 5 विति....। अनुमानविषयत्वादित्यादि....। अव्यपदे्इयत्वेऽपि न व्यभिचारः इति । कुत इत्याह—इन्द्रियबुद्धिरित्यादि । सर्वं ज्ञानमव्यपदेइयस्वरूपमेवेति अव्यपदेइयत्वे व्यभिचारो नास्त्येव ।....व्यभिचारविषयत्वेऽपि न ' सम्भवोऽस्ति ' इत्यनुवर्तते । मनोभ्रान्तिविषयत्वादित्यादि....। च्यवसाय इत्थादि विशेषणासम्भवमाह । सोऽ-कल्पित इत्यादि ।....अथेत्यादि । अयथार्थज्ञानं विपरीतज्ञानम् , आदिशब्देन संशय-ज्ञानं प्राह्यम् । अयथार्थादिज्ञानव्यावृत्तये व्यवसायात्मकमित्युच्यते ।...अव्यभिचाराद- 1 पीति । अपिशब्दादिन्द्रियबुद्धावयथार्थत्वसम्भवादपि । कुतोऽसम्भव इति चेत्, सर्वा हीत्यादि । मात्रशब्दोऽयथार्थप्रहणनिराकरणार्थः ।....एतेनेत्यादि । प्रत्याख्यातः परि-हृतः । **व्यवसायफल्**लमिति व्यवसायः फरूमस्येति वित्रहः । कथं प्रत्याख्यात इत्याइ– सत्त्वे नेत्यादि ।.... अथापीत्यादि .... । तन्नेत्यादिना एतदाह । अस्य चेत्यादि ... । ज्ञानस्वरूपस्य प्रदइर्यत्वे चेत्यादि ।.... सर्वत्रापीत्यादि लक्षणस्याव्यापकत्वमाह ... 1 सान्तरग्रहणमित्यादि ... । अधिकग्रहणम् ... नेत्यादि ।... रूपवचनमत्रेन्द्रियविषयोप-लक्षणार्थम् । बहिर्वर्तित्वादित्यादिना.... । तत्र चिकित्सादिप्रयोगादित्युपपत्तिः । तस्मादिन्द्रियादेवेति निपातो भिन्नकमो ' व्यवच्छिन एव ' इत्येवं द्रष्ठव्यः । कुतः ? यस्माद् अधिष्ठानादपि व्यवच्छिन्नोऽर्थ इति गृह्यते न केवलादिन्द्रियात् .... । सत्यपी-त्यादि । अन्यथेत्यादिना .....। पश्चानामिन्द्रियत्वे इति.... । न सुखादि प्रमेयं 2 वेति… । यदित्यादि । स्ववचनं परकीयेषु....। तस्य चेति.... । अनिषेधादिति… । केषुचिदस्तीति साङ्यादिषु । अन्येन्द्रियरुतं वृथेति घाणादीनामिन्द्रियत्वस्य तत एव सिद्धेस्तद्वचनं निरर्थकं स्यात् , ततः पूर्वमपि वचनादन्येषामिन्द्रियत्वं गम्यते । नाभि-मतमिति । केचिद् ' घाणरसनचक्षुस्त्वक्श्रोत्राणीन्द्रियाणि भूतेभ्यः ' [ न्यायसू० १ । १ । १२ ] इत्यत्रानेकेषामिन्द्रियत्वं न साध्यते, किं तर्हि १ इन्द्रियत्वेन प्रसिद्धानामेव 2! भौतिकत्वम्, अभौतिकं च मनः तदनुदिश्यत इत्याहुः । एतदपि न, इन्द्रियसङ्ख्यास्व-रूपान्तरनिराकरणाय ' घाणादीनि भूतेभ्यः ' इत्येतावतापि भौतिकत्वस्य सिद्धेरिन्द्रिय-वचनं निरर्थकं स्यात् । ज्ञानस्य चेत्यादि । इन्द्रिय-सन्निकर्षयोः प्रमाणत्वे फलाभावो न स्यात् ज्ञानस्य फलस्वात् ..इत्याग्रयः । निश्चयात्मकं हीत्यादि ।... विशेषणज्ञान-

मित्यादिना...प्रमाणात् फल्ठं भिन्नं दर्शयति । विशेषणे न भेदत इत्यादेरयमर्थः —या यतोऽन्यविषया किया तस्यास्तत्र फरुं न भवति ... अन्यविषयस्य प्रमाणस्येति हेतुः, ....अन्यत्र फलं च न युक्तमिति प्रमाणस्य फलम् । विषयान्तरे इत्यादि इष्टान्तः । विशेष्यज्ञानकारणत्वादित्यसिद्धत्वमाह ।...न, अतिप्रसङ्गादिति । यः पमाता यद् ह गवादि कर्म...एतत् सर्वमपि विशेष्यज्ञानकारणत्वाद् विशेषणज्ञानवत् करणं प्रसज्यत इत्यर्थः । तस्मादित्यादि । अत्र द्वौ तच्छब्दौ । तत्र द्वितीयस्य सम्बन्धी यच्छब्दः 'यस्य ' इति षष्ठ्यन्तः श्रूयते । प्रथमस्य तु यत्तदोर्नित्यसम्बन्धादश्रूयमाणोऽपि अनु-मीयते ।...ततोऽयमर्थो भवति-यस्य ज्ञानस्य यस्मिन् ज्ञेये कर्मणि व्यापार उपदर्श्यते कारकान्तरेणाव्यवहितो व्यापारः प्रतीयते तस्यैव ज्ञेयस्य कर्मणस्तद् ज्ञानं प्रमाणमिति । 10 ... चनु ... कथं 'तस्यैव कर्मणस्तत् प्रमाणम् ' इत्युच्यत इति चेत् , नायं दोषः, नैवेयं सम्बन्धरुक्षणा षष्ठी, किं तर्हि ! क्रुद्योगरुक्षणा ।....तत्रापीत्यादि । ननु विशेषणेऽधिः गन्तब्ये विशेष्यज्ञानं फङगुच्यते । तत्र ' फलं नास्ति ' इति कुत उच्यते इति चेत् , नायं दोषः, अपिशब्दोऽवधारणार्थः । तत्रैव विशेषणेऽधिगन्तव्ये इत्यर्थः ।...उभयं तत् किमिति तदुत्तरम् । अत्र चैक्रस्योभयरूगःवविरोवपरिहाराय यथेत्यादिना दृष्टांन्तः । 15 यस्माद् योगिनां योगसमासावात्मदार्श्वनां तद् प्राह्यनपि भवति प्राहकमपि । अर्थान्तर-फेळवादे एतदनिष्टं तथा सति प्रसज्यत इत्याहे−यद्यर्थान्तरत्वेऽपीत्यादि । स्वसंवित्तौ हि ज्ञानस्येत्यादि । अनेनैतद् दर्शयति — आत्मौपम्येनार्थान्तरस्य प्रमेयत्वे विशेषण-ज्ञानमुभयाकारं न सिध्यति दृष्टान्तदाष्टान्तिकयोर्वेषम्यात् । अपि तु स्वसंवित्तावेव ज्ञानस्य वस्तु उभयं भवति । स्वसंवित्तौ च ज्ञानस्योभयक्षापि प्रमाणं प्रमेयं चास्माभिरिष्यत 20 एव । तच भवता आत्मोदाहरणेन प्रह्यते । एवं तर्हीत्यादिना यथा दीपस्य तमो नेवृत्तिः फलम्थन्तिरमेवमज्ञानादिनिवृत्तिः फलं भविष्यतीति दर्शयति विषयमे रोऽप्यत्र नास्ती-त्युपन्यांसः । न सर्वत्रेति फल्रव्यवस्थाया अव्यापकत्वमाह । कुत एतन्न सर्वत्रेत्याह----कचिदित्यादि । आभोगमात्रेण मनसिकारमात्रेण । यत्र यस्य प्रयत्नमात्रेण ज्ञानं जायते तस्य तत्राज्ञानं नास्ति, यथा कस्यचित् प्रज्ञावतः कचिच्छिल्पे, लौके कज्ञानमपि 25 करिंमश्चिज्ज्ञेये प्रयत्नमात्रेण जायत इति व्यापकविरुद्धमाह । निवृत्तिर्नासती फलमिति अज्ञानाद्यमावोऽज्ञानादिनिवृत्तिः । अभावे च कोऽपि व्यापारो नास्ति, अनुपाख्येयत्वात् । अकियमाणा च प्रमितिभीवितुं नाईति, प्रमाणस्य फरुं भवितुं नाईतीत्यर्थः, यदसत् तत्र प्रमाणस्य फल्स् , अत्यन्ताभाववत् , निवृत्तिरप्यसतीति विरुद्धव्याप्तः । दीपस्यापि न तमोनिवृत्तिमात्रं फलम्, अपि तु घटादिप्रकाशनम्, तस्मात् तदवस्थः, ममाणफला-30 सावदोष इति । " -- VT.D. ed. ए॰ ४३b-५३a । P. ed. ए॰ ४९a-५९b ॥

# अथ सवृत्तिके प्रमाणसमुचये

द्वितीये स्वार्थानुमानपरिच्छेदे नैयायिकानुमानपरीक्षा। सम्बन्धो नेन्द्रियग्राद्यो नेवः सर्वत्र सम्भवात्। न मतुब् व्यभिचारित्वाद् ईवो वा रोषवत्यपि॥ २८॥ मैतुपा चेदव्युत्पत्तौ न सम्बन्धान्तराद् गतिः। सामान्याद् दृष्टमप्येवं फॅल्टमन्यन्न लभ्यते॥ २९॥ लिङ्गज्ञानं प्रमाणं चेद् व्यपदेशो न सिध्यति । सर्वं त्रिकालविषयम

नैयायिकानामपि '' तत्पूर्वकं त्रिविधमनुमानं पूर्ववच्छेषवत् सामान्यतो इष्टं च '' [ न्यायसू० १ । १ । ५ ] इति ।

तत्र प्रत्यक्षपूर्वकं [ तावद् V ] न युज्यते, यस्मात् सम्बन्धो नेन्द्रिय-ग्राह्यः । न हि लिङ्गलिङ्गिनोः सम्बन्ध इन्द्रियज्ञानस्य विषयो यतस्तत्पूर्वक-

१ सम्बन्धो नेन्द्रियप्राह्यः । पूर्ववदिति । नेवः सर्वत्र सम्भवात्  $\mathrm{PS^1}$   $\mathrm{PSV^1}$  इति त्रयः पादास्तथापि ' पूर्ववदिति ' इत्यस्य पादत्वं कथमपि न सम्मबतीत्यनादतमस्माभिः ॥ २ शेषवत्य-पीतः VT. । शेवतत्यपीवकिया PS<sup>2</sup> PSV<sup>2</sup>, एतत्पाठाङ्गीकरणे तु 'व्यभिचाराद् मतुव् 15 नास्ति शेषवत्यपीवकिया । 'इति कारिकार्धं ज्ञेयम् ॥ ३ न सम्बन्धान्तराद् गतिः । शेववतो भावात् । न सम्बन्धान्तराद् गतिः  $\mathrm{PS}^1$  । न सम्बन्धान्तराद् गतिः । शेषवतो न भवति । न सम्बन्धान्तराद् गतिः  $\mathrm{PSV}^1$ ॥ ४ 'न स्याद् वन्धान्तराद् गति:' इत्यपि भवेदत्र पाठः ॥ भ 'लभ्यते न फलान्तरम् ' इत्यपि पाठेः स्यादत्र । 'फलान्यत्वं न लभ्यते ' PS1 ॥ ६ विभागश्च न सिध्यति  $\mathrm{PS^1}\ \mathrm{PSV^1}$ ॥ ७  $\mathrm{PS^1}\ \mathrm{PSV^1}$  मध्येऽयं पादो नास्ति। इतः  $_{20}$ परं निषिद्धे कार्यकारणे इति चतुर्थः पादः । दरयतां पृ० १८४ पं० ३, १८, टि० ४॥ ८ न च सर्वत्र लिङ्गलिङ्गिनौ प्रत्यक्षौ यतस्तत्पूर्वकमनुमानमिति स्यात् । यथो(च)कं पूर्ववदिति अत्र पूर्वेण तुल्यं पूर्ववदिति इवराब्दो भवति आहो स्वित् पूर्वमत्रास्तीति तद्वदिति मतुष्ठब्दो भवति । ततः किं भवति ? नेव: सर्वत्र सम्भवात् । सर्वमिति अनुमानेन सम्बन्धप्रहणेऽनुभूतवत् पश्चादपि लिङ्गेना-नुमेथं ग्रह्यते । तदेकं पूर्ववदिति न वक्तव्यम् । सम्बन्धान्तराचेदं पूर्ववदिति ग्रह्यते । तदप्रदर्शनाद-प्रदर्शितमेत्रानुमानम् । इत्र श्रव्दो न युज्यते । न मतुब् व्यभिचारित्वात् ॥ मतुष्कारयोगे पूर्वमत्रा-स्तीति कार्यं पूर्ववत्, तद्विषयं ज्ञानमपि पूर्ववत् । कारणात् कार्यज्ञानं तर्हिं व्यभिचाराज्ञ प्रमाणम् । कारणे सत्यपि प्रतिबन्धसम्भवात् कारणान्तरासामग्रीसम्भवाच कार्थानुत्पत्तिः सम्भवति । एवं तावत् पूर्ववद् न युज्यते । इवो वा रोषवत्यपि । रोषवदित्यपि यदि इवः कियते रोषेण प्रत्यक्षेग तुल्य-विषयं ज्ञानं तदपि शेयवदिति तदपि व्यभिचाराज्ञ प्रमाणम् । न ह्यत्रश्यं तुल्यरूपमात्रेण रसस्तुल्यो 30 भवति । एवं शेषवदितीवशब्दोऽपि न युज्यते  ${f V}$  ॥

10

२१६ सवृत्तिके सटीके च प्रमाणसमुच्चये नैयायिकानुमानपरीक्षा।

मनुमानं स्यात् । न च सर्वत्र लिङ्गलिङ्गिनौ प्रत्यक्षौ स्तः ।

पूर्ववदिति यदुक्तं तदत्र न युज्यते, यस्मात् पूर्वेण तुल्यं पूर्ववदिति इवो भवति आहोस्वित् पूर्वमस्यास्तीति मतुब् भवति ? ततः किमिति चेत् , नेवः सर्वत्र सम्भवात् । सर्वस्मिन्ननुमाने सम्बन्धकाल्ठेऽनुभूतमित्र पश्चाछिङ्गेन 5 गृह्यते, तस्मादेकमेव पूर्ववदिति न वक्तव्यम् । सम्बन्धान्तरेग चेदं पूर्ववद् गृह्यते, तदनिर्देशादनुमानमनिर्दिष्टम् । एवं तावद् इवो न युज्यते ।

न मतुब् व्यभिचारित्वात् । यदि मतुप् कियते पूर्वं कारणमस्य कार्यं स्यास्तीति पूर्ववत्, तद्विषयं ज्ञानमपि पूर्ववत्, कारणात् कार्यज्ञानमिति यत् तदपि व्यभिचाराद् न प्रमाणम् । कारणे सत्यपि प्रतिबन्धात् कारणान्तरा मावाच्च 10 कार्यं नोत्पद्यते । एवं तावत् ' पूर्ववत् ' न युज्यते ।

इवो चा रोषवत्यपि । शेर्षवत्यपि यदि इवः क्रियते शेषेग प्रत्यक्षेण तुल्यो विषयो यस्यास्ति तज्ज्ञानं शेषवदिति तदपि व्यभिचारात्न प्रमाणम् । न ह्यद्र्वयं तुल्यरूपाद् रसादि तुल्यं मवति । एवं शेषवत्यपीवो न युज्यते ।

मतुपा चेदव्युत्पत्तौ न सैक्वन्धान्तराद् गतिः ।

15 यदि मतुए [ क्रियते ] शेषं कार्यमत्रास्तीति शेषवत् कारणम्, तद्विषयं ज्ञानमपि शेषवत् । तथा सति कार्यत्वाग्रहणेऽविनाभावित्वसम्बन्धग्रहणादनुमानं न स्यात् । तच दृष्टम् । एवं यत् क्रतकादिभिरनित्याद्यनुमानं तदपि न स्यात् । पूर्वेषु यथोकानुमानेष्वपि ' अव्युत्पत्तौ न सम्बन्धान्तराद् गतिः ' इति वक्तव्यम्, अन्ते निर्देशात् । कारणत्वादीनां च सम्बन्धित्वेऽनुमेये कार्यत्वाद्याकारज्ञानोत्पत्तिः 20 प्रसज्यते, सम्बन्धमात्रद्वारेण लिंङ्गाछिङ्गिज्ञानोत्पत्तेः सर्वाकारं च ग्रहणं स्यात् , सर्वात्मना कारणकार्यत्वात् ।

१ दृश्यतां पृ० २१५ टि० २॥ २ यत् कारणं शेषयोगेन शेषवत् तज्ज्ञानमपि शेषवत् तथापि कार्याप्रहणेऽविनामावसम्बन्धं गृहीत्वा कारगानुमानं न स्यात्। तच दृष्टम्। एवं कृतकादेरनित्यायनु-मानमपि [न] स्यात्। पूर्वं यथोक्तानुमानेष्वपि सम्बन्धाव्युत्पत्तौ 'न सम्बन्धान्तराद् गतिः ' इति 25 वक्तव्यम्, उत्तरत्र निर्देशात्। कारणत्वादेः सम्बन्धित्वेन कार्याद्याकारज्ञानोत्पत्तिरनुमाने प्रसज्यते। सम्बन्धित्वमात्रद्वारेग लिङ्गेन लिङ्गिज्ञानोत्पत्तिः। सर्वाकारं च सर्वात्मान कारणकार्यप्रहणात्। एवं पूर्ववच्छेषवच न युज्यते V॥ ३ दृश्यतां पृ० २१५ टि० ४, ५॥ ४ PS<sup>1</sup> PSV<sup>1</sup> मध्ये कारिकांशत्वमस्य, दृश्यतां पृ० २१५ टि० ३, ४॥ ५ थ° मर्° K। पिय भ त ल°=उत्तरत्र V, VT. ॥ ६ र्तग्स्° दङ्व र्तग्स् वर्नप् पर्वे चन् १ गिय°=लिङ्गलिङ्गि PSV ॥ यथा पूर्ववच्छेषत्रच न युक्तं तथा सामान्याद् दृष्टमप्घेवम् । तैदपि कारणकार्यसम्बन्धादेवातिपरोक्षभूते विषयेऽनुमापकत्वात् ।

सर्वत्राप्यनुमेयज्ञानस्य प्रमाणत्वात् प्रमेये फैल्लमन्यन्न लभ्यते । न हि निष्फलं प्रमाणं युक्तम् , कैरणस्य कर्मणि व्यापारेण फलवरवात् ।

लिङ्गज्ञानं प्रमाणं चेत् । स्यादेतत्-लिङ्गज्ञानं प्रमाणमनुमेयज्ञानं फल- <sup>5</sup> मिति । तदपि न [युक्तम् , तच ∨] विषयमेदात् । 'ँन हि विषयान्तरे प्रमाणं भवति, अन्यत्र फलं भवति ' इति पूर्वमुक्तम् । लिङ्गज्ञानस्य प्रमाणत्वे व्यपदेशो न सिध्यति । योऽनुमाने पूर्ववच्छेपवदिति<sup>®</sup> लिङ्गिनो व्यपदेशः स न सिष्यति, अनुमानस्य लिङ्गविषयत्वात् ।

यच 'पूर्ववद् [ अनुमानम् V ] एव त्रिविधं त्रैकाल्यप्रहणात् ' इत्यवधारणं 10 तद् [ अपि V ] न युक्तम् , यॅस्मात् सर्वं चिकालविषयम् । सर्वमनुमानं त्रिकालमुच्यते । तत्र 'इव'कारेण सम्बन्धनिर्देशामावात् त्रिविधमनुमानमिति न युज्यते । PSV<sup>1</sup> C. ed. D. ed. N. ed. ४० ३२b-३३b । PSV<sup>2</sup> N. ed. ४० ११७२-११८b ॥

#### विशालामलवती टीका।

नैयायिकानामपीत्यादि ।....तत्पूर्वकमित्यादि...। यत्य पूर्व प्रत्यक्षेण लिङ्गि लिङ्गिनौ प्रसिद्धो तत्सम्बन्धो वा तस्यैवोत्तरकालं लिङ्गमात्रदर्शनेन लिङ्गी अनुमेय इति तत् प्रत्यक्षपूर्वकं भवति । पूर्वेण तुल्यं पूर्ववत् । यथा सम्बन्धकाले प्रत्यक्षेण वस्तु

१ 'तच ' इलपि पाठोऽत्र भवेत्। दे° यङ् PSV. VT. । तदपि कारणकार्यसम्बन्धा-देवातिपरोक्षभूतस्य कर्मगो मानमुच्यते इति V ॥ २ दृश्यतां पृ० २९५ टि० ५ ॥ ३ कारकस्य 20 कर्मणि व्यापारेग फलवत्तात् V ॥ ४ 'विषयान्तरे प्रमागभावोऽन्यत्र फलभावो नास्तीति पूर्वमुक्तम् ' इत्यपि पाठः स्यात् ॥ ५ दृश्यतां पृ० २९५ टि० ६ ॥ ६ लिङ्गस्य व्ययदेशोऽयं न सिध्यति K । लिङ्गिनो विभागः स न सिध्यति V ॥ ७ सर्वमनुमानं त्रिकालविषयं वर्तते 'त्रिकालम् ' इति वचनात् V । दृश्यतां पृ० २९५ टि० ७ ॥ ८ तत्र 'इवः ' इति पञ्चे सम्यन्धनिर्देशामात् त्रिविधमनुमानं न युज्यते V ॥ ९ अतः परं PSV<sup>1</sup> मध्ये 'दे° छ° दे° स्त° बुऽि जेंस्<sup>°</sup> सु<sup>°</sup> दूपग्<sup>°</sup> क्यङ् <sup>°</sup> 25 ब्कग् <sup>°</sup> प<sup>°</sup> यिन् <sup>°</sup> नो '=' तत्र द्वोऽप्यनुमाने निषिद्ध: ' इति 'तत्र इवानुमानमपि निषिद्धम् ' इति वाऽधिकः पाठो दृश्यते । विशालामलत्रत्यां तु 'तत्रेचोऽपि नास्नि' इति 'तत्र इवानुत्रानमपि निषिद्धम् ' **दति वाऽधिकः पाठो दृश्यते । विशालामलत्रत्यां तु 'तत्रेचोऽपि नास्ति'** तत्र इवकारोण सम्बन्धनिर्देशाभावात् त्रिविधमनुमानमिति न युज्यते ' ईदृश्यः पाठोऽप्यत्र सम्भवेदिति भाति ॥

२८

30

प्रतिपन्नं तथैवोत्तरकारुं लिङ्गदर्शनादपि तत्र ज्ञानमुपजायते, तस्मात् तत् पूर्ववद् भवति । रोषेण प्रत्यक्षेण तुरुयं रोषवद् वस्तु, तद्विषयं ज्ञानमपि रोषवत् । यथा एकं फरुं रस-द्वारेण प्रत्यक्षीक्वत्य रोषाण्यपीद्यसानि प्रत्यक्षरसतुल्यस्वात् तद्वदित्यनुमानम्... । अथवा पूर्वं कारणं तदस्मिन्नप्यस्तीति पूर्ववत् कार्यम्, तद्विषयं ज्ञानमपि पूर्ववद् यत् कारणात् कार्यानुमानम् । रोषं कार्यं तदस्मिन्नस्तीति रोषवत् कारणम्, तद्विषयं ज्ञानमपि रोषवद् यत् कार्यात् कारणानुमानम् । सामान्यतोद्दष्टं यदन्यसादृश्यादन्यस्यारयन्तपरोक्षभूतस्य कर्मणो ज्ञानम् । रोषं कार्यं तदस्मिन्नस्तीति रोषवत् कारणम्, तद्विषयं ज्ञानमपि रोषवद् यत् कार्यात् कारणानुमानम् । सामान्यतोद्दष्टं यदन्यसादृश्यादन्यस्यारयन्तपरोक्षभूतस्य कर्मणो ज्ञानम् । यथा चैत्रस्य गतिपूर्विकां देशान्तरपाप्तिमुग्लभ्य तत्तुल्यस्वेनादित्यस्यापि गतिपूर्विका अस्ताचल्यपाप्तिरनुमीयते । विस्तरेण निर्देशदेव त्रिविधत्वसिद्धौ त्रिविधमिति वचनं पूर्ववदनुमानस्यैकस्य त्रिकाल्डसञ्चाराद् भविष्यत्वज्ञापनार्थम् । तत्र नदीपूराद् 10 वृष्टिरियतीतेऽनुमानम् । पिपीलिक्राण्डसञ्चाराद् भविष्यत्व वृष्टिरित्यनागते । केकायितादयं मयूर इति वर्तमाने । अत्र मतुपा पूर्ववत्त्वं न सम्भवतीति योज्यम् । सम्बन्धो नेन्द्रिय-प्राह्य इति भूतगुणवत् सम्बन्धिभ्यो भेदेनाप्रतिभासनादित्याज्ञयः । न च सर्वत्रेति ... । नेवः सर्वत्र सम्भवादीति .... । सम्बन्धान्तरेण चेद्मिति सम्बन्धान्तरं सम्बन्धविश्वोरेषो-

१ 'व्यभिचाराद् मतुब् नास्ति ' इत्यपि भवेत् पाठः । दृश्यतां पृ० २१६ टि० २ ॥ २ दृश्यतां पृ० २१५ टि० २ ॥ ३ न स्यादित्यादि VT । दृश्यतां पृ० २१५ टि० ४ ॥

रसं प्रति नैकार्थसमवाय इत्येते यथोक्तसम्बन्धाः । अन्ते निर्देशादिति, शेषवति मतुष्पक्षो विचारणाया अन्तः, तत्रास्य निर्दिष्टत्वात् । कारणत्वादीनां च सम्वन्धित्व इति कारणादीनां कार्यरवादिभिः सड लिङ्गलिङ्गिमावसम्बन्ध इष्यमाणे कारणत्वादेः कार्य-रवादिमात्रापेक्षरवात् तत्र लिङ्गिनि कार्यस्व द्याकारमेव ज्ञानं स्यात् , न वृष्टयाद्याकारम् । लिङ्गं च यथा येन सह सम्बद्धं तथैव तद् गमयति नान्यथा मा म्रतिपसङ्ग इति कारणत्वादिनाऽम्रादयः कार्यत्वादिना वृष्टयादिभिः सम्बद्धा इति तन्मात्रं प्रतीयेत । स्यादेतत् --- सर्वात्मना तेषां कार्थकारणभावादयः सम्बन्धाः, नांशेन, तस्मान्नायं पसक्ष ...इत्याह --- सर्वाकारं च ग्रहणमित्यादि...। सामान्याद् दृष्टमप्येत्रमिति । कुन इत्याह-तद्पीत्यादि । ननु पूर्वेभ्यस्तत्य को विशेष इत्याह-अतिपरोक्षभूत इति । 10 सर्वत्रापीति पूर्वेवदादिष्वपि । पूर्ववच्छेषवदिति वादिना अनुमेयज्ञानं प्रमाणमुच्यते । सैव चार्थाधिगतिः । फल्लान्तरं च नास्ति । ततोऽभ्युपगमहानिः ।.... ....स्यादेतत् ---फलाभ्युपगमो नास्त्येवेत्याह-नेत्यादि । यत् करणं तत् कर्मणि व्यापारफलवत् , कुठार-वत् , अनुमानमपि तथेति स्वभावः । सिद्धसाघनत्वमाश्रङ्म्याह-लिङ्गज्ञानमित्यादि । व्यपदेशो न सिंघ्यति इति । यस्मादनुमेयमेव पूर्ववच्छेषवच मुख्यम् , ज्ञानं तूपचारात् 15 तद्विषयत्वात् तथा व्यपदिश्यते इति कीर्तने यत एवमयं व्यपदेशो भवति । लिङ्गज्ञानं च न तद्विषयम् , लिङ्गस्य पूर्ववच्छेषवत्त्वेन शास्त्रेऽसङ्कीर्तनादित्यभ्युपगमहानिः । यचे-त्यादिनाप्यभ्युपगमहानिमेवाह । तथाहि तत्रैवोक्तम् -'' एकैकस्यापि त्रैविध्यज्ञापनार्थं त्रिविधम् " [ ] इति । को हेनुरिति चेत्, अयमेव त्रैकाल्यग्रहणादिति । एतच मतुष्गक्षेऽनुपपन्नमेव, कारणात् कार्यस्यानागतस्यैव प्रहणात् । रोषवत्यपि न, 20 अनागतस्यानुमानासम्भवात्, कारणात् पूर्वं कार्यस्य सम्मवाभावात् । पक्षिछेनोक्तम्-' द्रव्य दिपदार्थपतिवेवाच्छबदे गुगत्वसंसाधनं शेववत् ' इति । अत्र च सम्बन्धस्य:-निर्देशात् तस्यानुमानत्वमेव दुर्रुमम् , का कथा त्रैविध्यस्य ? ... ... नत्रेवोऽपि नास्तीति पूर्ववदनुमाने स्वसम्बन्धनिईंश एव नास्ति, तस्मादनुमानस्वमनिर्दिष्टमिति कुतोऽस्य त्रैविध्यम् । पूर्वेण तुल्यमिति प्रकारमात्रदर्शनात्र निर्देशः, स्मरणादिष्वः पूर्ववद् 25 महणात् । एवं रोवेण पत्यक्षेग तुल्यमित्यत्रापि सम्बन्व नेईशो नास्त्येवेति । "---D. ed. 20 909a-990a, P. ed. 20 998b-988a 11

१ प्र• २१६ टि• ५॥ २ फ्यिं में स्ते=उत्तरः (?)॥ ३ दें लँ तिँ ल्तँ बु° यड्° मँ यिन्ँ नोँ झेसूं? D. ed.। दें लँ निं ऽत्रस्ँ बुँ यड्ं मँ यिन्ँ नोँ झेस्ँ P. ed. ॥

# ॥ ॐ अईं सद्गुरुभ्यो नमः ॥ अष्टमं परिशिष्टम् ।

वैकमे चेतुर्दरो पञ्चदरो च शतके स्थितिमद्भिर्न्याकन्दलीपञ्जिकादिमन्थपणेतृभि-र्जेनाचार्ये राजरोखरस्रिभिर्विरचिते वाराणसेयश्रीयशोविजयजैनमन्थमालायां प्रकाशिते 5 षड्दर्शनसमुच्चये नैयायिकवैरोषिकयोः समानं यल्लिक्नदेवतादिस्वरूपं वर्णितं तदत्रैतिस्रो पयोगित्वादुद्धियते—

# " अथ यौगमतं ब्रूमः शैवमित्यपराभिधम् । ते दण्डधारिणः प्रौटकौपीनपरिधायिनः ॥ ८४ ॥

१ चतुर्विंशतित्रबन्धामिधानो प्रन्थो राजशेखरेग १४०५ विक्रमाब्दे रचितः ॥ २ A Third Report of Operations in Search of Sanskrit Mss. in the Bombay Circle, April 1884-March 1886, Extra Number of the Journal of the Bombay Branch of the Royal Asiatic Society 1887 इत्यन्न Peter Peterson महाशयेन खंभात[Cambay]नगरे पार्श्वचन्द्रगच्छीयस्य (?) जैनमुनेः कल्यागचन्द्रस्य प्रन्थालये संयुद्धीतानां विशिष्टानां २४ प्रन्थानां सूचिः [ List of the more important paper Mss. preserved in the Library of the late 15 Kalyanachandra, Cambay, pp. 243-284 ] प्रदत्ता तेषां चाद्यान्त्यभागा अपि तत्रोद्धृताः । तत्र प्र• २७२-२७६ मध्ये तेन राज्योखरकृताया न्यायकन्दलीपजिकाया आधान्त्य-भागावुद्धतौ ताविहाप्युपयोगित्वादुद्धियेते-

" 20 ... ... श्रीधरकृताया न्यायकन्दल्याः पडिका। [कर्ता] राजशेखरः। Folios 1 to 70. Dated Samvat 1480=A. D. 1424.

<sup>20</sup> Begins:

## ॐ नम: सर्वज्ञाय ॥

अनन्तद्र्शनज्ञानसु[ख] वीर्यमयात्मने । जिनाय तस्मै कस्मैचित् परस्मै रहसे नमः ॥ ३ ॥ श्रीमज्जिनप्रभविभोरधिगत्य न्यायकन्द्र्छों किञ्चित् । तस्यां विवृतिलवमहं करवे स्वपरोपकाराय ॥ २ ॥ इह किल पूर्वमजिद्यव्रद्यार्थितप्रमासदूरीकृतप्रमादाय मुनये कणाद् । स्वयभीश्वर उत्रू करूपधारी प्रत्यक्षीभूय द्रव्यगुणकर्मसामान्यविशेषसमवायलक्षणं पदार्थषट्कमुपदिदेश । तदनु स महर्थिलेकिानुकम्पया 25 षट्पदार्थरहस्यप्रपचनपराणि सूत्राणि रचयाञ्चकार । तेषु सुत्रेषु प्रशास्तकरदेवो भाष्यं सकृद्धुणनमात्रेण महोग्रदष्टकविषापहारदृष्टलोकोत्तरवभवं चकार । तत्र चतस्रो वृत्तयो निर्वताः । एकां व्योमवतीनाम्नी वृत्ति व्योमशिवाचार्यो जुगुम्फ । द्वितीयां तु न्यायकन्दल्यभिधानां श्रीधराचार्यः संदर्भ । तृतीयां किरणावली-नाम्नीमुदयनाचार्यस्ततान । चतुर्थीं तु लीलावतीति ख्यातां श्रीविरसाचार्यो ववन्ध । चतस्रोऽपि गम्भी-रार्थाः । तत्रेमां न्यायकन्दलीं प्रारभमाणः श्रीधरदेवः शिष्टसमयपरिपालनायेश्वरविष्णुब्रह्मलक्षणामिष्ट-80 दैवतत्रयीमेकेनाद्यश्चोकेन प्रणिद्धानः प्रह । स चायम्—-

अनादिनिधनं देवं जगत्कारणमीश्वरम् । प्रुपद्ये सत्यसंकल्पं नित्यविज्ञानविग्रहम् ॥ ३ ॥

अष्टमं परिशिष्टम् ।

Ends: इति समवायपदार्थ: समर्थितस्तत्समर्थनायां च समर्थितेयं सट्श्रीश्रीधरविरचित-न्यायकन्दलीवृत्तिरिति ॥

अथ मङ्श्रीधरो प्रन्थप्रशस्ति प्रस्तौति-सुवर्गत्यादिपद्यैः । अक्षीणनिजपक्षेष्विति । अक्षीणनिजप्रतीतेषु विद्वरसु इति यावत् । अच्छुकेति । अंभोकेत्यपि पाठः । षट्पदार्थदितामिति । तर्कपक्षे षड्भ्यः पदार्थभ्यो द्रव्यगुगकर्मसामान्यविशेषसमवायेभ्यो हितां । द्वितीयपक्षे षट्पदार्थं भ्रमरार्थं हिताम् । श्रीपाण्डुदासेति 5 कायस्थस्याख्या । उपायं करोतीति, अत्रत्यं जल्पं तैरेवार्थैः शब्दपरावर्त्तेन स्वप्रन्थान्तर्निक्षिपति ततश्व मयेदं रचितमिति वक्तीत्यर्थः । पद्यानामिति ब्रह्महत्यासुरापानस्तेयगुर्वज्ञनागमनतत्संसर्गाख्यानामिति न्यायकन्दलीप्रशस्तिः ।

श्रीप्रभवाहनकुळे कोटिकनामनि गणे जगद्वन्धे । श्रीमध्यमशाखायां वंशे श्रीस्थू्लिभद्रमुनेः ॥ १ ॥ गच्छे हर्षपुरीये श्रीमज्जयसिंहसूरिवरशिष्यः । षष्टाष्टमतीव्रतपाः षड्विकृतित्यागसाहसिकः ॥ २ ॥ 10 देव्याश्रकेश्वर्याः प्रतिपन्नः सुतः श्रुताब्धिगोविन्दः । श्रीअभयसूरिरभवन्निःसंगः सिद्धबहुविद्यः ॥ ३ ॥ त्रिभिविंशेषकम् ।

परःसहस्तान् भूदेवान् यक्षं कडमडं च यः । प्रवोध्य मेडतपुरे वीरचैत्यमचीकरत् ॥ ४ ॥ श्रीगूर्जरेश्वरो दृण्ट्वा तीव्रं मल्परीषहम् । श्रीकर्णो विरुदं यस्य मल्प्र्यारीत्यकोषयत् ॥ ५ ॥ नाथं सुराष्ट्राण्ट्स्य खेंगारं प्रतिबोध्य यः । उज्जयन्ततीर्थंपथं खिलीभूतमवीवहत् ॥ ६ ॥ 15 यस्योपदेशान्निर्मुच्य चतस्वश्चपलेक्षणाः । प्रद्युम्नो राजसचिवश्चारित्रं प्रत्यपद्यत ॥ ७ ॥ श्रीहे मचंद्र इत्यासील्प्र्रिभूरिगुणः स तु । प्रन्थलक्षवि निर्माता निर्धन्यानां विशेषकः ॥ ८ ॥ प्रतिवर्भजीवस्य स्वसुधवसुदण्डैः कनकदण्डकल्सैर्यः । उत्त्तसितवान् परीतः स्वदेशपरदेश्वेल्यानि ॥ ९ ॥ प्रतिवर्भजीवरक्षामशीत्यहमशील्यहम् । यस्योपदेशात् सिद्धेशस्ताम्रपत्रेष्वल्लीलिखत् ॥ ९० ॥ श्रीद्वोच्द्र इत्यासील्यहमशील्यहम् । यस्योपदेशात् सिद्धेशस्ताम्रपत्रेष्वल्लीलिखत् ॥ ९० ॥ श्रीत्रोवन्द्र युनीन्द्रो विद्युधेन्दुमुनिश्च तस्य वंश्यौ द्वौ । श्रौ लाख्त्रास्ताम्रपत्रेष्वल्लीलिखत् ॥ ९० ॥ श्रीश्रीवन्द्र युनीन्द्रो विद्युधेन्दुमुनिश्च तस्य वंश्यौ द्वौ । श्रौ लाटदेशमुदासुज्जित्व्या जण्रहतुर्दीक्षाम् ॥ १९ ॥ श्रीश्वोव्द्र सुर्यात्यहमशीत्यहम् । यस्योपदेशात् सिद्धेशस्ताम्रपत्रेष्वत्रणिलखत् ॥ ९० ॥ श्रीश्रीवन्द्र युनीन्द्रो विद्युधेन्दुमुनिश्च तस्य वंश्यौ द्वौ । श्रौ लाटदेशमुदासुज्जित्वला जण्रहतुर्दीक्षाम् ॥ १९ ॥ श्रीश्रीवन्द्र युतीन्द्रो विद्युधेन्दुमुनिश्च तस्य वंश्यौ द्वौ । श्रौ लाटदेशमुदासुज्जित्वा जण्रहतुर्दीक्षाम् ॥ १२ ॥ श्रीवान्द्रसूर्यिशाःवः श्रीमुनिचन्द्र' प्रभुः श्रुचिचरित्रः । चौल्जव्यमानल्टन्द्वं वाग्मी प्रवाजयामास ॥ १२ ॥ तत्कमिको देवप्रमस् रिः किल् पाण्डवायनचरित्रम् । श्रीधर्मसारात्याद्वेविद्यमुष्टिन्व्यधीर्वभूव्व ॥ १९॥ टिप्यनमन्वराववत्रा ये किल् दिप्यनं च कन्दल्याम् । सारं ज्योतियनस्याद्वविद्यमुष्टिन्वयधीर्वभूत्व ॥ १९॥ तत्य गुरोः प्रियहीग्यः प्रमुर्नरेन्दप्रभः प्रमावाढयः । योऽल्ङ्वारमहोद्धिमकरोत् काकुतस्थकेलि च ॥ १९॥ २१

राजानः प्रतिबोधिताः कति कति ग्रन्थाः स्वयं निर्मिताः वादीन्दाः कति निर्जिताः कति तपांस्युग्राणि तप्तानि च । श्रीमद्धर्षपुरीयगच्छमुकुटैः श्रीसूरिसुत्रामसि–

स्तच्छिःयैम्रीनिभिश्च वेत्ति नवरं वागीश्वरी तन्म(न्मि)तिम् ॥ १७ ॥

नर वन्द्रसूरिवंशे सूरिः श्रीपद्मदेव इत्यासीत् । सूरिः श्रीश्रीतिल्कस्तस्य मृगेन्द्रासने जयति ॥ १८ ॥ 30 तचरगरेगुकणिकाभूषितमालस्थलोऽत्र कन्द्ल्याम् । श्रीराजशेखरोऽयं सूरिः श्रीपञ्जिकामतनोत् ॥१९॥ पूज्यश्रीतिल्काभिधानसुगुरोः सामर्थ्यमेतद् ध्रुवं मादक्षोऽपि यदत्र सभ्यपुरतो धत्ते वचश्चापलम् । यड्डिग्मा मपि गुद्धसंस्कृतगिरः कश्मीरदेशोद्धवा वाग्देल्याः स खलु प्रभावविभवस्तत्र स्थितायाश्चिरात् ॥२०॥ यदत्र दोषकालुष्यं जातं मे मतिमान्यतः । तत् क्षाल्यम्तु सन्तः स्वबुद्धिगङ्गाम्बुधारयाः ॥ २३ ॥ ''

્રરશ

### वैशेषिकाणां लिङ्गदेवतादिस्वरूपम् ।

कम्बलिकाप्रावरणा जटापटलग्रालिनः । भस्मोद्धलनकर्तारो नीरसाहारसेविनः ॥ ८५ ॥ दोर्मूले तुम्बक्तभृतः प्रायेण वनवासिनः । आतिथ्यकर्मनिरताः कन्दमूलकलाजनाः ॥ ८६ ॥ सत्नीका अथ निस्तीका निस्तीकास्तेषु चोत्तमाः । पश्चाग्निसाधनपरा बाणलिङ्गधराः करे ॥ ८७ ॥ विधाय दन्तपत्रनं प्रश्वाल्यांहिकराननम् । स्पृश्चन्ति भरमनाङ्गं त्रिस्तिः शिवंध्यानतत्पराः ॥ ८८ ॥ यजमानी वन्दमानो वक्ति तेषां कृताझलिः । ॐ नमः शिवायेत्येवं शिवाय नम इत्यसी ॥ ८९ ॥ तेषां च शङ्करो देवः सृष्टिसंहारकारकः । तस्यावताराः सारा ये तेऽष्टादश तदर्चिताः ॥ ९० ॥ तेषां नामान्यथ ब्रूमो नक्नुलीग्रोऽथ कौशिकः । गाग्यों मैत्र्यः कौरुषश्च ईश्वानः षष्ठ उच्यते ॥ ९१ ॥ सैप्तमः पारगार्ग्यस्त कपिछाण्डमनुष्यको । अपरक्रशिकोऽत्रिश्च पिङ्गलाक्षोऽथ पुष्पकः ॥ ९२ ॥ बृहदाचार्योऽगस्तिश्व सन्तानः षोडग्नः स्मृतः । राज्ञीकरः सप्तद्शो विद्यागुरुखापरः ॥ ९३ ॥ एतेऽष्टादश तीर्थेशास्तैः सेव्यन्ते पदे पदे। पूजनं प्रणिधानं च तेषां ज्ञेयं तदागमात् ॥ ९४ ॥ अक्षपादो गुरुस्तेषां तेन ते ह्याक्षपादकाः । उत्तमां संयमावस्थां प्राप्ता नग्ना अमन्ति ते ॥ ९५ ॥ अयमेषां विशेषस्तु यत् प्रजल्पन्ति पर्षदि ॥ १०२ ॥ भौचीं दीक्षां द्वादगाब्दीं सेवित्वा योऽपि मुश्चति । दासीदासोऽपि भवति सोऽपि निर्वाणमृच्छति ॥ १०३ ॥ एतेषु निर्विकारा ये मीमांसां दर्शयन्ति ते । तत्र पंद्यमिदं चास्ति मोक्षमार्गप्ररूपकम् ॥ १०४ ॥

१ 'सप्तमोऽपरगार्गिश्च ' इति पाठान्तरम् ।

õ

રરર

10

15

 $\mathbf{20}$ 

नेन्दोः कला न गिरिजा न जटा न भस्म । यत्रास्ति नान्यदपि किञ्चिदुपास्महे तद् रूपं पुराणमुनिशीलितमीश्वरस्य ॥ १०५ ॥

न स्वर्धुनी न फणिनो न कपालदाम

स एव योगिनां सेव्यो योऽर्वाचीनस्तु योगभाक् ।

5

स ध्यायमानो राज्यादिसुखछब्धैर्निषेव्यते ॥ १०६ ॥ उक्तं च तैः स्वयोगशास्त्र----

वीतरागं स्मरन् योगी वीतरागत्वमइनुते । सरागं ध्यायतः पुंसः सरागत्वं तु निश्चितम् ॥ १०७ ॥ येन येन हि भावेन युज्यते यन्त्रवाहकः । 10 तेन तन्मयतां यादि विश्वरूपो मणिर्यथा ॥ १०८ ॥ श्रुतानुसारतः प्रोक्तं नैयायिकमतं मया। एतेषामेव ज्ञास्त्रेम्यस्तांस्तान् भावान् विदुर्बुधाः ॥ १०९ ॥ एतेषां यजमानस्तु सुताराहृदयेश्वरः । सत्यवादी हस्थिन्द्रो रामलङ्मणपूर्वजः ॥ ११० ॥ 15 भरटानां व्रतादाने वर्णव्यक्तिर्न काचन । यस्य पुनः शिवे भक्तित्रती स भरटो भवेत् ॥ १११ ॥ अमीषां सर्वतीर्थेषु भरटा एव पूजकाः । रोषा नमस्कारकराः सोऽपि कार्यो न सन्मुखः( खैः १) ॥ ११२ ॥ अथ वैशेषिकं त्रूमः पाशुपतान्यनामकम् । 20 लिङ्गादि यौगवत् तेषां ते ते तीर्थकरा अपि ॥ ११३ ॥..... यौगे वैशेषिके तैन्त्रे प्रायः साधारणी क्रिया । आँचार्यः इङ्किर इति नाम प्रागमिधापरम् ॥ १२३ ॥ अमीषां तर्कशास्त्राणि पट् सहस्राणि कन्दली । श्रीधराचार्यरचिता, प्रदास्तकर भाष्यकम् ॥ १२४ ॥ 25 तत्र(तु) सप्तचत्रीमानं, सूत्रं तु त्रिधतीमितम् । व्योमशिवाचार्यकृता टीका व्योममतिर्मता ॥ १२५ ॥

१ '°पूर्वजाः ' इति पाठान्तरम् ॥ २ '' द्रव्यगुणकर्भसामान्यविशेषसमवायाख्याः षट् पदार्थाः पारमार्थिकाः सन्तीत्याहुराक्ष गदादयः । अक्षपादशिष्यत्वादाक्षपादा नैयायिकाः । कणादशिष्यास्तु वैशेषिकाः काणादा उच्यन्ते । "-तत्त्वसंग्रहपञ्जिका. १० १८५ ।। ३ आचार्यस्य कर इति (१) ॥

### वैशेषिकाणां लिङ्गदेवतादिस्वरूपम् ।

सा स्यान्नव सहस्राणि, परा तु किरणावली । सा तूदयनसन्दब्धा उद्देशात् पट्पहस्तिका ॥ १२६ ॥ श्रीवत्साचार्यरचिता टीका लीलावती मता । सापि स्यात् षट् सहस्राणि, एकं त्वान्नेयतन्त्रकम् ॥ १२७ ॥ ततु सम्प्रति व्युच्छित्रं शिष्पा मन्दोद्यमा यतः । आचारव्यवहारौ च प्रायश्चितं च ते विदुः ॥ १२८ ॥ श्रिवेनोऌकरूपेण कणादस्य मुनेः परः । मतमेतत् प्रकथितं तत औऌक्यमुच्यते ॥ १२९ ॥ अक्षपादेन ऋषिणा रचितत्वानु यौगिकम् आक्षपादमिति ख्यातं प्रायस्तुल्यं मतद्वयम् ॥ १३० ॥ " —-राजरोलरस्रिविरचितः षड्दर्शनसम्रच्यैः ए० ८-११.

**१ हरिभद्र**सूरिरचितषड्दर्शनसमुचयत्य बृहद्वृत्तौ बाहुल्येनैतदेवोपजीव्य **गुणरत्न**सूरिभिनैंयायिक-वैशेषिकागां समानं लिङ्गदेवतादिस्वरूपं वर्णितम् । तद्यथा—

'' अथादौ नैयायिकानां यौगापराभिधानानां लिङ्गादिव्यक्तिहत्त्यते । ते च दण्डधराः प्रौढकौपीन-15 परिधानाः कम्बलिकाप्राद्यता जटाधारिणो भस्मोद्धू उनपरा यज्ञोपवीतिनो जलाधारपात्रकरा नीरसाहाराः प्रायो वनवासिनो दोर्मूले तुम्बरुं विभ्राणाः कन्दमूलकलाशिन आतिथ्यकर्मनिरताः सस्त्रीका निःस्त्रीकाश्व, निःस्त्रीकास्तेषूत्तमाः । ते च पद्याग्निसाधनपराः करे जटादौ च बाणलिङ्गधराश्वापि भवन्ति । उत्तमां संयमावस्थां प्राप्तास्तु, नग्ना भ्रमन्ति । एते प्रातर्दन्तगदादिशौवं विधाय शिवं ध्यायन्तो भस्मनाऽङ्गं त्रिस्तिः स्पृशन्ति । यजमानो वन्दमानः कृताज्ञलिर्वक्ति ' ॐ नमः शिवाय ? इति । गुरुस्तथैव ' शिवाय 20 नमः ' इति प्रतिवक्ति । ते च संसयेवं वदन्ति---

## रौवीं दीक्षां द्वादशाब्दीं सेवित्वा योऽपि मुञ्चति । दासीदासोऽपि भवति सोऽपि निर्वाणमृच्छति ॥

तेषामीश्वरो देवः सर्वज्ञः सृष्टिसंहारादिकृत् । तस्य चाष्टादशावतारा अमी—<sup>1</sup>नकुलीशोध्य(शोऽथ ?) कौशिकः<sup>2</sup> <sup>3</sup>गाग्यों: <sup>4</sup>मैत्र्योऽकौरुषः<sup>5</sup> ईशानः<sup>6</sup> <sup>7</sup>पारगार्ग्यः <sup>8</sup>कषिलाण्डो <sup>9</sup>मनुष्यकः <sup>10</sup>कुशिकोऽत्रिः<sup>11</sup> 25 पिङ्गलः<sup>21 13</sup>पुष्पको <sup>14</sup>बृहदायोंऽगस्तिः<sup>15 16</sup>सन्तानो <sup>17</sup>राशीकरो <sup>18</sup>विद्यागुरुश्व । एते तेषां तीर्थेशाः पूजनीयाः । एतेषां पूजाप्रणियानविधिस्तु तदागमाद् वेदितव्यः । तेषां सर्वतीर्थेषु भरटा एव पूजकाः । देवानां नमस्कारो न सन्मुखैः कार्यः । तेषु ये निर्विकारास्ते स्वमीमांसागतमिदं पद्यं दर्शयन्ति— न स्वर्धुनी न फणिनो न कपालदाम नेन्दो: कला न गिरिजा न जटा न भस्म । यत्रान्यदेव च न किञ्चिदुपास्महे तद् रूपं पुराणमुनिशीलितमीश्वरस्य ॥ 30

स ध्यायमानो राज्यादिखुखछुब्धैर्निषेव्यते ॥

5 5

۰. 1

# ॥ ॐ अई सद्गुरुभ्यो नमः॥

u 👘 👘 🖉 👘 🖓 👘 🖓 👘 🖓 👘

# नवमं परिशिष्टम् ।

चन्द्रानन्दविरचितवृत्तौ विद्यम।नानामवतरणानामकारादिकमेण सङ्ग्रह: ।

भगिनहोत्रं जुहुयात् स्वर्गकामः [मैत्रायण्युपनिषत् ६ । ३६ ] ४५ 5 अघोऽम्बूनि नयति २ अघोऽम्बूनि नयति २ अधोऽम्बूनि नयति २ अधोर्र वाव सन्तं पियापिये न स्पृशतः [छान्दोग्योपनिषत् ८ । १२ । १ ] १ १ एवंविधप्रसिद्धसम्बन्धस्यार्थेकदेशमसन्दिग्धं पश्यतः शेषानुव्यवसायो यः स छिन्नदर्शनात् सञ्जायमानो छेङ्गिकम् ' इति द्वत्तिकारः ६९ 10

उक्तं च तैः स्वयोगशास्त्रे-

वीतरागं स्मरन् योगी वीतरागत्वमइतुते । सरागं ध्यायतस्तस्य सरागत्वं तु निश्चितम् ॥ येन येन हि भावेन युज्यते यन्त्रवाहक: । तेन तन्मयतां याति विश्वरूपो मणिर्थथा ॥ इति ।

तेषामन्तर्भेदा भरटमक्तरलैङ्गिकतापसादयो भवन्ति । भरटादीनां व्रतग्रहणे व्राह्मगाढेवर्णनियमो नास्ति । यस्य तु शिवे भक्तिः स व्रती भरटादिर्भवेत् । परं शास्त्रेषु गैयायिकाः सदा शित्रभक्तत्वाच्छेता 20 इत्युच्यन्ते, वैशेषिकास्तु पाछुपता इति । तेन नैयायिकशासनं शैवमाख्यायते, वैशेषिकदर्शनं च पाछु-पतमिति । इदं मया यथाश्रुतं यथादृष्टं चात्राभिदधे । तत्तद्विशेषस्तु तद्ग्रन्थेभ्यो विह्रेयः [ पृ० २०-२१ ] । .....मुनिविशेषस्य कापोतीं वृत्तिमनुष्ठितवतो रथ्यानिपतितांस्तण्डलकणानादायादाय इताहार-रयाहारनिमित्तात् कगाद इति संज्ञाऽजनि । तस्य कगादस्य पुरः शिवेनोऌकरूपेग मतमेतत् प्रकाशितं तत औॡक्यं प्रोच्यते, पछुपत्तिभक्तत्वेन पाछुपतं चोच्यते । कगादस्य शिष्यत्वेन वैशेषिका काणादा 25 भण्यन्ते । आचार्यस्य च प्रागभिधानीपरिकर(नात् परं कर ? ) इति नाम समाम्नायते [ पृ० १०० ] ।.....षट्पदार्थी कगदहता, तद्भाप्यं प्रशत्तिरहत्वतम्, तद्दीका कन्दल्जी श्रीधराचार्यीया, किरणावल्जी तृदयनसन्दब्धा, व्योममतिव्यमिशिवाचार्यविरचिता, ल्ठीलावतीतर्कः श्रीवत्त्ताचार्यीयः, आत्रेयतन्त्रं चेत्यादयो वैशेषिकतर्काः [ पृ० ११४ ] । " इति हरिभद्रसूरिप्रणीतषड्वर्रानसमुच्चपस्य [ जैन आत्रात्वादां सभा, भावनगर, इत्यतः प्रकाशितायाम् ] गुगरत्तस् रिकृतायां वृहद्वत्रत्ते । १४६६ विकमाब्द 30 गुणरत्नसुरिभिः किरारत्नमुचपाख्यो प्रत्थो विरचित इति तदानीं तेपामस्तित्वमासीदिति ध्येयम् ॥

|    | २२६ चन्द्रानन्दविरचितवृत्तौ विद्यमानानामवतरणानामकारादिकमेण सङ्ग्रह:      | t  |  |  |  |
|----|--------------------------------------------------------------------------|----|--|--|--|
|    | क्रुतिकास्वाद्धीत [तैत्तिरीयब्राह्मणम् १।१।२]                            | ४८ |  |  |  |
|    | <b>इ</b> ष्णमारुमेत                                                      | ą  |  |  |  |
|    | मामकामो यजेत [ताण्ड्यमहाब्राह्मणम् १७।१०।३७, १८।१।१३, १८।५।७]            | ३१ |  |  |  |
|    | चन्द्रगा मनसो जातः [ ऋग्वेद १० । ९० १३ ]                                 | ३६ |  |  |  |
| 5  | ता अगिनं गर्भ द्धिरे विरूपाः [ यर्ज्जेदः, मैत्रायणी संहिता' २ । १३ । ३ ] |    |  |  |  |
|    | तेभ्यस्रयो वेदा अजायन्त                                                  | २३ |  |  |  |
|    | त्रिः प्रथमामन्वाह [ ऐत्तरेयव्राह्मणम् ३ । ३ ]                           | २३ |  |  |  |
|    | देवदत्तस्य रूपरसगन्धस्पर्शवत्यया एकानेकनिमित्ताः, 'मया ' इति प्रत्ययेन   |    |  |  |  |
| 10 | प्रतिसन्धानात्, ऋतसङ्कतानां बहूनामेकस्मिन् नर्तकीअूक्षेपे युगपदनेक-      |    |  |  |  |
|    | प्रत्ययवत् [ न्यायवार्तिकम् १ । १ । १० ] इति उद्दचोतकरः                  | २९ |  |  |  |
|    | देवस्य त्वेति निर्वपति                                                   | 84 |  |  |  |
|    | द्विरयमाम्नातः                                                           | २३ |  |  |  |
|    | पाङ्मुखोऽन्नानि भुञ्जीत                                                  | ४८ |  |  |  |
|    | ' यथा अभिनयादेर्र्थं प्रतिपद्यन्ते लो केका एवं झब्दोऽर्थस्य सङ्केतवदोन   |    |  |  |  |
| 15 | व्यञ्जकत्वात् कारणम् ' इति वृत्तिकारः                                    | 90 |  |  |  |
|    | वसन्ते ब्राह्मणोऽग्नीनादधीत [तैत्तिरीयब्राह्मणम् १।१।२]                  | ४८ |  |  |  |
|    | त्रीहीनवहन्ति                                                            | ગ  |  |  |  |
|    | समे यजेत                                                                 | સ  |  |  |  |
| 20 | स्वर्गकामो यजेत [ताण्ड्यमहात्राह्यगम् १६।३।३, १६। १२। ६]                 | ३१ |  |  |  |
|    | हीनादादेयमादौ तु तदभावे समादपि ।                                         |    |  |  |  |
|    | असम्भने त्वाददीत विशिष्टादपि धार्मिकात् ॥ [ महाभारतम् १२ । १४३ । ४० ]    | ৪৩ |  |  |  |



१ तैत्तिरीयसंहिता ५। ६। ११॥

÷

## अथ वृद्धिपत्रकम् ।

अस्मिन् मन्थे 'O. P. PS. मध्ये ये सूत्रपाठमेदास्ते तत्र तत्र टिप्पनेपूप-दर्शिताः । तथाप्यस्मदनवधानाद् येऽवशिष्टाः प्रमार्जनीया वा पाठमेदास्तेऽत्रोषदर्श्यन्ते । कतिपयानां सूत्राणां प्रन्थान्तरेषुद्धतेन सूत्रपाठेन सह तुरुना चात्रोपदर्शयिष्यते ।

## विशिष्टा अवशिष्टा वा O.P.PS. सूत्रपाठभेदा:

 $\mathbf{5}$ 

.....सद्भ्याः परिमाणानि... PS. 1....सेह्लचा परिमाणानि .....O. P. १ | १ | ५ | — असमवायात् सामान्यं काँयें कर्म न विद्यते PS., असमवायात् सामान्यं कर्म कार्यं न विद्यते O.P. १ | १ | २४ | — 'सामान्यविशेषामावेन च १ | २ | १५ ' PS. मध्वे नास्ति | — त्रपुसीसल्जोहरजतम्रुवर्णानां च तैजसानाममग्नि-संयोगाद् द्रवताद्भिः सामान्यम् २ | १ । ७ PS. । अवाक्षुवत्वात्र प्रत्यक्षस्य गुणस्य 10 सतोऽपवर्गः कर्मभिः साधर्म्यम् PS., अवाक्षुवत्वाच न कर्म गुणस्य सतोऽपवर्गः कर्मभिः साधर्म्यम् P. २ | २ | २८ – ९ । अत्र 'अवाक्षुवत्वाच प्रत्यक्षस्य न कर्म ' इत्येकं स्तूत्रमपरं तु 'गुणस्य सतोऽपवर्गः कर्मभिः साधर्म्यम् ' इति स्त्वद्वयं चन्द्रानन्दरचित-

१ Oriental Instituteमत्कः ज्ञारदालिप्यां लिखिनश्वन्द्रानन्दरचितवृत्तेरादर्शोऽत्र O. इति ज्ञेगः । मुनिरा तश्रीपुण्यवि जयमहोदयसका साल्लब्ध आदर्शे प्रारम्भे यः केवलो वैज्ञेषि कसूत्र गठः स PS. 15 ज्ञेगः, यश्तु चन्द्रानन्दरचितग्रत्यन्तर्गतः सूत्रपाठः सोऽत्र P. वेदितन्यः । दृश्यतां प्रस्त,वना पृ० १॥ २ अयं पाठ आदरणीयो माति, दृश्यतां तत्त्वसंग्रहपज्जिका. पृ० २११, न्यायकुमुदचन्द्रः पृ० २७३ ॥ ३ मि.वृत्तावुपस्कारे चायमेव पाठः ॥ ४ अचाक्षुपत्वाच कर्म... O. ॥ ५ मि. उ. अनुसारेगाप्यंय पाठः समर्थ्यते, दश्यतां प्र० २१ टि० २। तुलना—'' आकाशस्य गुगः शब्द इति कगमुङ्मतम् , एकद्रव्यवत्त्वाद्, एकेनाश्रयद्रव्येग द्रव्यवत्त्वमेकद्रव्यवत्त्वम्, अथवा एकं च तद् द्रव्यं चेत्येकद्रव्यम्, १० तरस्याश्रयोऽस्तीत्ये कद्रव्यवान्, तद्भाव एकदव्यवत्त्वं, तस्मादेकद्रव्यवत्त्वाच द्रव्यम्, न च कर्मा-चाश्चाषप्रत्यास्तात्, अतः परिशेषाद् गुगः, स च क्षणिकः प्रागूर्धं चोचारणात् सत्त्वे लिङ्गा-भावात्, कारगसामग्र्याः प्रागभूतात्मलाभाव, शब्दाभिव्यञ्जकवस्त्वभावात्, सति चाभिव्यञ्जके कारणतो विकारो न स्यात्, नहि घटस्य प्रदीपादिदिव्यमणिव्यज्जकसन्निधाने परिमाणानुविधानं दृष्टम् तावानेव हि घटोऽभिव्यज्जकमेदे सत्यपि, अयं तु अल्पमध्यादिमेद उपलभ्यते, तथा मेर्यादिसंयोगाजिष्यत्तेर्वेणुपर्व- <sub>२५</sub> विभागाच्छब्दाच शब्द्निष्पतेः वीचिपन्तानवत्, न चायं विशेषगुगः स्पर्शवतां द्रव्याणां भूजलानला-निलानामकारणगुणपूर्वत्वात् यथा छुचौ शङ्खे कारणगुणपूर्वे धवलं रूपमालक्ष्यते, विनष्टऽपि तस्मिन् जलजे तथालक्षगमेग रूपे शकडेवु ग्रग्नते, न त्वेत्रं मेर्था दराव्दाः प्रध्वस्तेषु मेर्यादेषु नदवयवेषूपलभ्यन्ते, शरीरे वा सामश्लोकादिग्रब्दाः शरीरावयवेषु वोगलक्ष्यन्ते, तस्माच कारणगुगपूर्वः शब्दः, तथा यदि संग्रेवतो गुगः स्पात् शब्दस्ततो यावत् तानि स्पर्शदूदव्याणि तावद् भवेद् रूपादिवत्, न चैवमुपपधने, तस्माद- 30

वृत्त्यनुसारेण भवेत् । नैयचकवृत्तावत्रैकमेव सूत्रमुद्धृतं तथापि तदनुसारेण ' अचाक्षुष-त्वान्न 'इत्येकं सूत्रमपरं तु ' प्रत्यक्षस्य गुणस्य सतोऽपवर्गः कर्मभिः साधर्म्यम् ' इति सूत्रद्वयमप्यत्र सम्भाव्यते ।---नित्यवैधर्म्यम् PS. २ । २ । ३१ ।

दोषात् PS. २ । २ । ३५, मि. । चन्द्रानन्द्रचितवृत्तावत्र 🖞 अभिव्यक्तौ 5 तु दोषात् '' इति पाठः, तत्र PS. अनुसारेणास्माभिः ' अभिव्यक्ती तु ' इत्यंशो वृत्तित्वेन 'दोषात् ' इत्यंशस्तु स्त्रत्वेन दर्शितः । तथापि 'अभिव्यक्तौ तु दोषात् ' इत्यापि सूत्रपाठोऽत्र चिन्त्यः । उपस्कारे त्वत्र ' अभिव्यक्तौ दोषात् ' इति पाठः । न्यायवार्तिकतास्पर्यटीकायां '' कारणतो विकारादेः ।.....आदिशब्देन ' सतः शब्दस्याभिव्यक्तौ दोषात् ' इत्येवमादयो प्राह्याः । दोषश्च दर्भेध्मादिवदुपयुक्तानामृचां 10 निरिष्टिकत्वेन पुनरनुपयोगः । कार्यत्वे त्वन्यत्वे न निरिष्टिकत्वमित्यर्थः MS.[१ । १ । ३३ प्ट० २७८]'' इति वाचस्पतिमिश्रेणोक्तम् । अत्र कियानंशः वाचस्पतिमिश्रस्य सूत्रत्वेनाभिमत इति स्फुटं न ज्ञायत इति ध्येयम्। — कार्याज्ञात् २ । १५, अज्ञान।ज्ञानाच ३ । १ । ६ PS. ।---अन्य एव हेतुरित्यनपदेशः PS. ३ । १ । ७। इतः परम् ' अर्थान्तरं हार्थान्तरस्यानपदेशः ' [३ | १ | ८ ] इति सूत्रं 15 PS. मि. उ. मध्ये दृश्यते । चन्द्रानन्दरचितवृत्तौ तु ' अन्य एव हेतुरित्यनपदेशः 1 ३ । १ । ७ । अन्यो हेतुँ रुक्षणबाह्य इत्यर्थः, तथाहि-इन्द्रियार्थप्रसिद्धिरिन्द्रियार्थ-धर्मत्वादात्मना असम्बन्धान्न तमनुमापयेत् अतोऽनपदेशः । ' इत्येव पाठ उपलभ्यते । अत्र चन्द्रानन्दरचितवृत्तेरादर्शद्वये ' तथाहि ' इत्यतः पूर्वम् ' अर्थान्तरं ह्यर्थान्तरस्या नपदेशः ' इति सूत्रं गलितम् आहोस्विचन्द्रानन्दस्य तदभिमतमेव नेति निश्चेतुं न 20 पार्थते । वयं त्वत्र यथा चन्द्रानन्दवृत्तौ हष्टं तथा स्त्रपाठं स्त्राङ्कांश्च निरदि्शाम । PS मध्ये तु सूत्रमेतद् हइयत एव, अतः PS अनुपारेण ' अर्थान्तरं हार्थान्तरस्या-

यावद्दव्यमावित्याच्च पृथिव्यादिगुणः शब्दः, इतश्च न स्पर्शवद्दव्यगुगः शब्दः, आश्रयादन्यत्रोपलब्धेः, अन्यत्र हि शङ्खमुखसंयोगोऽन्यत्र दिगन्तरेऽवस्थितैः श्रोतृभिरुपलम्यते शब्द , स्पर्शवद्धुणास्तु रूपादयोऽन्य-त्राश्रयाच्च गृश्चन्ते, तस्माच्च शब्दः स्पर्शवतां गुगः, बाह्यन्दियपक्षत्वाच्च नात्ममनोदिकालानाम्, 25 पारिशेध्यादाकाशगुणः लिङ्गमाकाशस्यमानुपलम्यानस्येति । "--तत्त्वार्थसूत्रसिद्धसेनीयवृत्तिः ५ । २४ ॥ १ "अचाञ्चषप्रलक्षगुणस्य सतोऽपवर्गः कर्मभिः साधर्म्यम् "-न्यचकवृत्तिः पृ० ५५ पं० १९ । "अचाञ्चषप्रत्यक्ष गुगस्य सतोऽपवर्गः कर्मभिः साधर्म्यम् "-न्यचकवृत्तिः पृ० ८७ पं० १९ । "अचाञ्चषप्रत्यक्ष गुगस्य सतोऽपवर्गः कर्मभिः साधर्म्यम् "-न्यचकवृत्तिः पृ० ८७ पं० १४ । दश्यतां न्यायागमानुसारिणीवृत्त्यलङ्कतस्य नयचकस्य टिप्पगानि पृ० २० टि० 1 ॥ २ तुल्जा-" अभिव्यक्तौ चाभिभवात् "--न्यायसूत्रम् ३ । १ । ४२ ॥ ३ हेतुर्रुक्षणबाह्य O ॥

## वृद्धिपत्रकम् ।

नगदेशः ३ । १ । ८ ' इति सूत्रमत्र ज्ञेयम् । ततः परं ' संयोगि समवायि .....' इत्यादिसूत्रेष्वेकोऽङ्कः परिवर्धनीयः । प्रथमद्वितीयपरिशिष्टयोरपि तदनुसारेण संशो-धनीयम् । चतुर्थे परिशिष्टेऽप्येवं सूत्रसंख्यायां PS अनुसारेण संशोधनं विधेयम् ।

१ नयचकवृत्तावयमेव पाठः पृ० ३९० पं० ८॥ २ PS. मध्ये त्तं इति निर्देशात् त्त अपसारणीय इति स्चितम् ॥ ३ पृ० १८८ पं० ६ पृ० १९५ पं० २१ शाङ्करभाष्ये [२।२) १५], तत्त्वसंप्रहपद्धिकायां [पृ० १८७] नन्दीस्त्रमल्यगिरीयवृत्तौ [पृ० १६] हेतुबिन्दुटीका[पृ० ७९, 20 १४०]दिषु च बहुषु प्रन्थेष्वयमेव पाठ आदतः ॥ ४ तुल्ना-" अनेकद्रव्येण द्रव्येण समवायादूम-विशेषाच रूपीपलब्धिः ।" -न्यायस्त्रम् [न्यायवार्तिकम् MS.] ३ । १ । ३६ । " यथा ' अनेकद्रव्येण समवायाद् रूपविशेषाचोपलब्धिः ' इति सत्युपलब्धिकारणे मध्यन्दिनोल्काप्रकाशो नोपलभ्यते आदित्य-प्रकाशेनाभिभूतः एवं ' महदनेकद्रव्यक्त्वाद् रूपविशेषाचोपलब्धिः ' इति सत्युपलब्धिकारणे चाछुषो रहिमनोपलभ्यते निमित्तान्तरतः ।" - न्यायभाष्यम् ३ । १ । ३९ । " यथान्यत्र ' अनेकद्रव्येण 25 द्वव्येण समवायाद् रूपविशेषाच रूपोपलब्धिः ' इति । 'अनेन रसगन्धस्पर्शेषु ज्ञानं व्याख्यातम् ' इति । " - न्यायवार्त्तिकम् MS. १ । २ । २, १० १६९ ॥ ५ प्रकरणपश्चिकायामीदृश एव पाठः १० ७९ ॥ ६ संख्या......रुपिसमवायाचाछुपाणि " पृ० ३७७ पं० २१, तत्त्वसंग्रहपछिकार पृ० ४५, २९६, २३२ ॥ ७ अयं पाठोऽत्रादरणीयो भाति । दृश्यता पृ० १७८ पं० १० ॥ 230

अपसर्पणमुपसर्पणमशितपौतैसंयोगः कायान्तरसंयोगाश्चेत्यदृष्टकारितानि PS. ५। २ । १९ । अयं 'कायान्तर'' इति पठः समीचीनो माति । तुल्ता — '' एवं च कृत्वोक्तम् ......' उपसर्पणमपसर्पणमशितपीनतंयोगाः कायान्तरसंयोगश्चेत्यदृष्टकारि तानि ' इत्यादि ''—तस्वार्थराजवार्तिकम् प्र० ४६५ । — द्वव्यगुणकमैवैधर्म्याद् मावा-३ मावस्तमः O. P. ५ । २ । २१ । अत्र यथा चन्द्रानन्देन व्याख्यातं तथा '...... भाऽमावमात्रं तमः ' इति सूत्रं चन्द्रानन्दस्यामिमतमिति सम्भाव्यते । ' द्रव्यगुण कर्मवैधर्म्याद् भावाभावस्तमः ' PS. ' द्रव्यगुगकर्मनिष्पत्तिवैधर्म्याद् मावाभाव स्तमः ' इति तत्त्वार्थसूत्रस्य सिद्धसेनगणिरचितायां वृैत्तौ ५ । २४, प्र० ३६३ । ' द्रव्यगुणकर्मनिष्पत्तिवैधॅम्पाद् भाऽभावस्तमः '—मि. वृत्तिः प्र० ५६, न्याय-10 कन्दत्त्री प्र० १० पं० ७, किरणावत्त्री प्र० १८ पं० ८, न्यायवार्तिकं प्र० ३७३ पं० २१, मीमांसास्ठोकवार्तिकन्यायरत्नाकरः प्र० ७४० पं० १३ ।

तेजसो द्रव्यान्तरेणावरणाच ५। २। २२, O. P. उ.। द्रव्यान्तरेणावरगाच तमः PS. । सिद्धसेनगणिभिः 'तथा तेजसो द्रव्यान्तरावरणाच तमो भवति ' इत्युक्तं तत्त्वार्थसूत्रवृत्तौ [ ५ । २४. प्र० ३६३ ], तत्र कियानंशः सूत्रत्वेन तेषाम-15 मिमत इति निश्चेतुं न पार्थते । मि. वृताविदं सूत्रं कथमपि नास्त्येव, अतो द्वितीय-परिशिष्टे प्र० ११४ पं० २ इत्यत्र '५ । २ । २० । ' इति परिहर्तव्यं तदनन्तरं च '५ । २ । २१ ' इत्यत आत्भ्य '५ । २ । २६ । '-पर्थन्तं सर्वत्रैकोऽझः परिहा-पनीयः । चतुर्थ रशिष्टेऽपि प्र० १४० पं० १२ इत्यत्र 'मि. वृत्तौ ' इत्यस्य धस्तात '२६ 'स्थाने '२५ ' इति ज्ञेयम्, पं० २२ इत्यत्र च '३३३ ' स्थाने ३३२ इति 20 पठनीयम् ।

एतेन निस्यत्वमुक्तम् PS. ७। १। ७।—अणु महदिति तस्मिन् विशेषामावाच PS. ७। १। १८।—तदनित्ये नित्यं परिमण्डलम् O.PS. ७। १। २५-२६। अनित्ये नित्यं परिमण्डलम् P। एनदनुसारेणात्र 'तदनित्ये ७। १। ७। निर्ह्यं

र °संयोगाः O. मि. उ., सेतु १० ४१३, व्योमवत्ती १० ४२७। अतः ' संयोगाः' 25 इत्यपि शोभनः पाठः ॥ २ एतदनुसारेग १० ४३ पं० २८ इत्यत्र '' इत्त्यनुसारेग " इत्यतः परं "भाऽभावमात्रं तमः इति पाठोऽनुनतो भाति " इति पूरणीयम् ॥ ३ 'वैवर्म्याद् भावस्तमः ' इति पाठान्तरमपि केषुचिदादर्शेषु त<sup>त्र</sup> विधते ॥ ८ <sup>व्</sup>वैधर्म्यादमावस्तमः उ. ॥ ५ अनित्येऽनिल्यम्, नित्ये नित्यम् उ. । एतदनित्यम् मि. । चन्द्रानन्देन वत्तौ ' एतचतुर्विधम् ' इति व्याख्यातमित्यपि ध्येयम् ॥ ६ " यथा चतुर्विधं परिमाणमुत्पाद्यमुक्त्याऽऽहू-' नित्थ परिमण्डलम् ' इति ।' — प्रशस्तवादमाध्यं १० ६५ ।

## वृद्धिपत्रकम् ।

परिमण्डलम् ७११८। १ इत्येवं द्वे सूत्रे भातः । — गुणैव्याखियाता PS. ७। १। ३१। — तयोर्नित्यानित्यत्त्रे तेजसो रूपस्पर्शाभ्यां व्याख्याते PS. ७। २। २१

द्रव्येष्वनितरेतरकारणास्कारणायौगपद्यात् O. P. ८ । १० । द्रव्येष्वितरेतरकार-णास्कारणायौगपद्यात् PS. । 'द्रव्येष्वनितरेतरकारणाः कारणायौगपद्यात् ' इति पाठोऽत्र समीचीनो भाति ।— 'आत्मसमवायादात्मगुणेषु ९ । १७ ' PS मध्ये 5 नास्ति ।— अस्येदमिति बुद्ध्यपेक्ष्यस्वात् PS. ९ । २१ ।— तदु(हु)ष्टज्ञानम् ९ । २६ PS. उ. ।

\*कतिपयानां सूत्राणां प्रन्धान्तरेषूढ्तेन सूत्रपाठेन सह तुलना \*

'१ | १ | ६ |—<sup>२</sup>१ | १ | ७ |—क्रियावर्ट्ड्.....१ | १ | १४ |— सँदिति यतो द्रव्यगुणकर्मसु द्रव्यगुणकर्मभ्योऽर्धान्तरं सत्ता १ | २ | ७-८ |— एँकद्र्व्य- 10 वत्त्वाल्ल द्रव्यम् १ | २ | ९ |—गुँणकर्मसु ..... १ | २ | १० |—१ | २ | १८<sup>°</sup> |—<sup>८</sup>२ | १ | १ - ४ |— स्पर्शर्श्व | न च दृष्टानां स्पर्श इत्यदृष्टलिङ्गो वायुः । २ | १ | ९-१० |— अँपरस्मिन् परं युगपदयुगपचिरं क्षिप्रमिति काललिङ्गानि २ | २ | ६ |

\* Prof. Dr. E. Frauwallner इत्येभिः पत्रद्वारेग विहिताः प्रभूताः सूचना अस्यां 15 तुलनायां संग्रहीताः, अतस्तेभ्यो महानुमावेभ्योऽनेक्शो **धर्मलामं** धन्यवादं च वितरामि ॥

? तत्त्वार्थराजवातिंकम्, प्र॰ ५०४ ॥ २ अत्र प्र॰ १९४ पं॰ ७॥ ३ हेनुविन्दुरोका. प्र॰ १०८ पं॰ १५। तुल्ना-प्रमागवातिंकालङ्कार: ५० ९७ पं० ६, ५० ५५ पं॰ ९॥ ४ जिन-भरगणिक्षमाश्रमगत्रणीतविशेषावर्यकमाप्यस्य कोर्रार्यगणिविरचितायां टीकायाम् [ ५० १०९A ] ईदश एव पाठ: ॥ ५ अत्र प्र॰ १७९ पं॰ १३ ॥ ६ अत्र ५० १७२ पं० १६, ५० १८१ पं० १० ॥ 20 ७ अत्र ५० १८१ पं० २१, तत्त्वार्थराजवातिंक. ५० ९६ ॥ ८ तत्त्वार्थराजवातिंकम् ५० १३ ॥ ९ प्रत्र प्र॰ १८१ पं० २१, तत्त्वार्थराजवातिंक. ५० ९६ ॥ ८ तत्त्वार्थराजवातिंकम् ५० १३ ॥ ९ प्रत्र प्र॰ १८१ पं० २१, तत्त्वार्थराजवातिंक. ५० ९६ ॥ ८ तत्त्वार्थराजवातिंकम् ५० १३ ॥ ९ प्रत्र प्र॰ १८१ पं० २१, तत्त्वार्थराजवातिंक. ५० ९६ ॥ ८ तत्त्वार्थराजवातिंकम् ५० १३ ॥ ९ प्रमाणसमुच्चयवृत्ति: P. ed.  $T^1$  ५० २९७  $T^2$  ५० १९२ ॥ १० न्यायकुमुदचन्द्रेऽय-मेव पाठ: ५० २५१ । तुल्ना—" तथा च स्त्रम्—' अपरं परं युगपदयुगपांचरं क्षिप्रमिति काल-लिङ्गानि ' इति "—तत्त्वसंप्रदयज्ञिता. ५० २०६, आर्थदेवकृतज्ञतत्तशास्तस्य चम्रकृना टीका T 1569, p. 180a 3f. [ in the translation by G. Tucci, p. 76. ], 25 नागार्जुनकृतो महाप्रज्ञापारमितोपदेशः T. 1509, p.65b 18-20 [ in the translation by Lamotte, p. 76 ], द्रजपदार्थशास्त्रम् [ The Vais/eşika Philosophy according to the Das'apadartha-S'astra, Chinese Text with Introduction, Translation and Notes by H. Ui, Royal Asiatic Society, Oriental Translation Fund, New Series, Vol. XXIV, 30 London, 1917 ] T. 2138, p. 1262 C 21f. [ in the translation by

H. Ui. p. 93 ] । तुल्लना — " युवस्थविरयोः सिद्धे परत्वापरत्वे देशकृते परापरदेशयोगात् । अथ दृष्टोऽपरदेशयुक्ते त्वप्रसिम्नचि स्थविरे परप्रत्ययः पराभिधानं च, तथैव च परदेशसंयोगात् पर-रिमच्चपि यून्यपरप्रत्ययोऽपराभिधानं च, तावेतौ व्यतिकरस्वभावावभिधानप्रत्ययौ यच्चिमित्तौ तत् कारणमस्ति कालद्रव्यम्, कालापेक्षे परत्वापरत्वे तन्निमित्ते च प्रत्ययाभिधाने प्रार्हुभवतः परमपरमिति, तथा युगपदयुगप्रदिति यन्निमित्ते प्रत्याभिधाने स कालः, निमित्तविशेषे हि प्रत्ययविशेषः सिध्यत्य-भिधानविशेषश्व शुक्रकृष्णादिवत् । दृष्टश्वायं दिग्देशकारणकार्यकर्तृव्यतिरेकेण प्रत्ययो युगपदयुगपदिति, स चायं नानिमित्तो भवितुमईति, यच्च निमित्तं स कालः । इदमुक्तं भवति–तुल्यकार्येष्ठ कर्तृषु साधारण-कर्तृकेषु च कार्येष्ठ पृथक् पृथग् व्यवस्थितेषु कृतं कियते कर्त्तव्यमित्येतसिन् निरूढि कर्तृव्य साधारण-कर्तृकेषु च कार्येष्ठ पृथक् पृथग् व्यवस्थितेषु कृतं कियते कर्त्तव्यमित्येतसिन् निरूढि कर्तृव्य साधारण-कर्तृकेषु च कार्येष्ठ पृथक् पृथग् व्यवस्थितेषु कृतं कियते कर्त्तव्यमित्येतसिन् निरूढि कर्तृव्य साधारण-कर्तृकेषु च कार्येष्ठ पृथक् पृथग् व्यवस्थितेषु कृत्व कित्रित्ते कर्त्तव्यमित्येतिसन् निरूढि कर्तृव्यं साधारण-कर्ष्युगपदयुगपच्च कृतं कियते कर्तव्यमित्येतमवर्धि कृत्वाभिधीयते यतः सोऽर्थोऽन्यः कालसंज्ञः, कृतादीनां यौगपद्यायौगपद्येऽन्य्यनिभित्तासम्भवात्, न चानिमित्तमेत्यभिधानम्, तथा समानकार्यावस्थान-लक्षणेषु कर्मसु कर्त्तरि च व्ववस्थिते यत एतद् भवति चिरं क्षिप्रमिति सोऽन्योऽर्थः कालः, न चाकरमादयं प्रत्ययः, तस्माद् यत्सद्भावे भवत्येष प्रत्ययो यदमावे च न भवति स कालः । "— तत्त्वार्थसत्रसिद्वसेनीयवृत्तिः ५ । ३८ ॥

१ नागाईनकृते महाप्रज्ञापारमितोपदेशे f. 133b 25 [ in the translation by 20Lamotte p. 596 । तत्त्वसंग्रहपन्निका पृ० २०६ ॥ २ शातशास्त्रस्य वसुक्रता टीका. f. 180a 29 f. 180b 1 [ in the translation by C. Tucci. p. 78, Notes p. 56] ॥ ३ तुलना-स्यायकन्दली ए० २४२-२४३ ॥ ४ अत्र ए० १८८ पं० ५ ए० १९५ पं० २१ ॥ भ दृश्यतामत्र पृ० १९५ पं० २२ ॥ "... शब्दनिष्पत्तिः "— तत्त्वार्थराजवार्तिकम् पृ० ४७०. डयोमवती. पृ० ३३० पं० २९, न्यायकन्दली पृ० ६२ पं० २०, किरणावली पृ० ११२ पं० ६, 25अनुजुविमला पृ० ३०१ पं० ८, न्यायरत्नाकरः पृ० ७५३ पं० १८ ॥ ६ " तदाह भगवान् काश्यपः-कारणाज्ञानात् कार्याज्ञानम्, कार्याज्ञानात् कारणाज्ञानमिति 100- करुजुविमला. पृ० २११ पं० ११॥ ७ प्र. १८८ पं० ३ प्र. १९९ पं० २ । प्रसाग्रेसमुचयंग्रेति. P. ed. T' प्र. ३९a, T' ए० १२०b । ८ ट्रयतां ए० १९२ पं० ९ । अत्र ए० १८५ पं० ६ इत्यत्र ' असन् 30 सन्दिग्धश्च ' इति K पाठो ज्यायान् भाति, ए॰ १९९ पं॰ २ इत्यत्रापि तथेव पाठ । ९ तुलना-अत्र ए० १९९ पं० ८, ए० २०४ पं० १०, ए० २०५ पं० ५। '' यस्माद् विषाणी तस्मादश्वः"-स्यायभाष्यम् २ । २ । ३५ ।। १० ए० १६९ पं० १२, ए० १७४ पं० १, ६, तत्त्वार्थराजवातिकम् ्रपु० ४६, ५०, ५३,॥ ११ तत्त्वार्थराजवातिक. प्र० ४७३ ॥ १२ " व्यवस्थातः शास्त्रसामाथ्यांच नाना आत्मान इति व्यवस्थितम् "-तत्त्वार्थराजवार्तिक. ९० ४६२ ॥

રરર

वृद्धिपत्रकम् ।

महत्यनेकद्रव्यवत्त्वाद्र्पाचोपलविषः । अद्रव्यवत्त्वात् परमाणावनुपलविधः । रूपसंस्काराभावाद् वायावनुपलविधः । ४ । १ । ६ – ८ । — <sup>३</sup>४ । १ । ११ । — आत्म-संयोगस्त्वविप्रतिषिद्धो मिथः पञ्चानाम् ४ । २ । ३ ।

४५ । १ । १ । — 'संयोगाभावे गुरुत्वात् पतनम् ५ । १ । ७ । — र्त्तणकर्म वायु-संयोगात् ५ । १ । १४ । — 'नोदनादभिघातात् ...... ५ । २ । १ । — र्अग्ने- 5

१ " ...वैशेषिकैः ' मद्दत्यनेकद्रव्यवत्त्वाद् रूपाचोपलब्धिः । रूपसंस्काराभावाद् वायावनुपलब्धिः ' पलंब्धिः 'तथा ' रूपसंस्काराभावाद् वायावतुपलब्धिः 'इति चोक्तम् । ''—वादन्यायटीका १० ३८ । " महत्यनेकद्रव्यवत्त्वाद्रूपाच्चोपलब्धिः ' इति वचनात् "—तत्त्वसंप्रहपज्जिका. पृ० ४५, १८८, तत्त्वार्थराज-वार्तिक प्र०४६५, न्यायकुमुदचन्द्रः ९०३०। दृश्यतां प्र०२२९ पं०२४। '' महत्त्वानेकद्रव्यत्वादूपा- 10 चोपलब्धिरिति ''-न्यायभाष्यम् ३ । १ । ६६ । '' यथोक्तम्-' महत्यनेकद्रव्यवत्त्वाद् रूपाचोपलब्धि: । अद्रव्यवत्त्रात् परमाणावनुपच्चिधः । रूपसंस्काराभावाद् वायावनुपलब्धिः । रूपसंस्कारो रूपसमवायः । द्रयणुकादीनां त्वनुपलब्धिरमहत्त्वादिति । "—तत्त्वसंप्रहपज्जिका MS. पृ० ४१ । '' अयं चार्थः सूत्रकारेण सूत्रद्वयेनोक्तः---- ' अदव्यवत्त्वात् परमाणावनुपछव्धिः । रूपसंस्कारामावाद् वायावनुपछव्धिः ' इति । रूपसंस्कारो रूपसमवाय इति सूत्रार्थः [२।१।३३, प्र० २३१] ।अपरे तु महत्त्वादनेक- 15 द्रव्यवत्त्वाद् रूपाचोपलब्धिरिति उपलब्धौ नियमं वर्णयन्ति [३। १। ३४ प्र० ३७७ ]---न्याय-वार्तिकम् MS. । " महत्त्वादनेकद्रव्यवत्त्वादूपाच्चोपलब्धिः "—हेतुबिन्दुटीका. ए० १६८ । " अथ भहत्त्वादनेकद्रव्यवत्त्वाद् रूपविशेषाच द्रव्यं प्रत्यक्षम् ' इति सूत्रविरोधः [ पृ० २७२ पं० २१ ] .....तथा च सूत्रम्—' महत्त्वादनेकद्रव्यवत्त्वाद् रूपविशेषाच द्रव्यं प्रत्यक्षम् इति [ पृ० अनेकद्रव्यानाश्रितत्वात् परमागावदर्शनम् । अमहत्त्वाद् द्वयणुकस्य । आकाशादीनां त्वरूपत्वादद्रव्यत्वाचेति वेदितव्यम्।"—मकरणपश्चिका. प्र• ४५। " There must have existed in the 6th Century A. D. a text of the Vaisesikasutras to which were added short supplementary sentences. But Candrananda doesn't make use of this tradition. "-E. Frauwallner 11 2 20 109 40 22 11 25 ३ " संयोगस्त्वविप्रतिषिद्धो मिथः पञ्चानाम् "- ऋजुविमला. १० २०९॥ ४ तत्त्वार्थराजवार्तिक प्र० "-हेतुबिन्दुटीका. १० १७० ॥ ६ " तृगकर्मवचनात् संस्कारः "-प्रशस्तपादभाष्यम्. १० १७ । " तृण-कर्मवचनादिति "वायुसंयोगात् तृणे कर्म ' इति सूत्रं दर्शयति । ''-व्योमवती ए० २७१ । '' तृणकर्म वायोः संयोगात् '' इति वचनाद् वायौ संस्कारो दर्शितः । ''---न्यायकन्दली प्र• ४५ । '' तृणे कर्म 30 वायुसंयोगात् ' इति वचनादिसर्थ: । "---किरणावली. प्र॰ ८० ।। ७ " न समवायः कियाहेतुत्वेन कचिदपि संकीर्तितः सूत्रकारेग, यथा संयोगः ' नोदनाद् भिवातात् संयुक्त संयोगाच प्रथिव्यां कर्म ' इति । " --- न्यायवर्तिकम्. २ । १ । ३३ षट० २३७ MS. ।। ८ जिनमद्रगणिक्षमाश्रमणप्रणीतचिशेषा-वश्यकभाष्यस्य कोद्यार्थगणिविरचितायां टीकायाम् [ इस्तलिखितायां प्र० ३६३A ] ईटग एव पाठ: ॥

३०

35

रूर्ध्वज्वलनं वैायोश्च तिर्यक् पवनमणुमनसोश्चाद्यं केर्मेत्यद्दष्टकारितानि ५ । २ । १४ ।---<sup>3</sup>५ । २ । २३-२५ ।

मँ चाह्मद्बुद्धिभ्यो लिङ्गमुषेः ६ । १ । २ । — आँत्मगुणेष्वात्मान्तरगुणानाम-कारणत्वात् ६ । १ । ७ ! — <sup>६</sup>७ । १ । १६<sup>°</sup> । ७ । १ । १७<sup>°</sup> । ७ । १ । २३<sup>°</sup> । 5 — <sup>с</sup>७ । २ । १० ! — <sup>°७</sup> ७ । २ । २५ – २६ ! — <sup>°°</sup> ७ । २ । २९ ! — <sup>°°</sup> ९ । २ । ३१ । — <sup>°°</sup> ९ । ९ । — <sup>°°</sup> ९ । ९ । ९ , <sup>°°</sup> ९ १ ! — <sup>°°</sup> ९ । १३ ! — <sup>°°</sup> ९ । १८ ! — <sup>°°</sup> १० । ४ ! — <sup>°°</sup> १० । ८ ।

१ ... वायोस्तिर्यक्रपत्रन<sup>°</sup>--- प्रकरणपश्चिका. प्र० ५३। योगशास्त्रस्वोपज्ञ हत्ति. प्र० ३१८। वायोस्तिर्यगणमन° --- त्यायमंडरी पृ० २०९ । व्योमवती. पृ० ४११ । २ '' कर्मेखदृष्टकारितान्येतानि " 10 ----प्रकरणपश्चिका. ए॰ ५३। " कर्मेत्येतान्यदष्टकारितानि "---तत्त्वार्थराजवार्तिकम्. ए॰ ४६५॥ 3 '' दिकालावाकाशं च कियावद्भयों वैधम्प्राद् निष्कियाणि एतेन कर्माणि गुणाश्च व्याख्याता निष्किया: ' इति वचनात "-तत्त्वार्थराजवार्तिक. पू० ४३९, ४४७ ।। ४ " तदिखनेन चास्मद-बुद्धिभ्यो लिङ्गम्धेरिति सूत्रे " - किरगावली. प्र०३१९॥ ५ 'आत्मगुगानामात्मान्तरगुणेष्वकारणत्वात् ' इति सूत्रं दर्शयति--- इयोमवती. पृ० ४०८ । '' सूत्रक्र रोक्तम् - आत्मान्तरगुगानामात्मान्तरगुणेष्व-कारणत्वादिति " --- न्यायकन्दली पृ० ८६, किरणावली पृ० १४८ ॥ ६ व्योमवती पृ० ४७४ ॥ 15 ७ ब्रह्मसूत्र शाङ्करमाष्यम् २ । २ । ११ ॥ ८ तत्त्वसंप्रहपडिका. १० २०४ ॥ ९ " तथा च सत्रम---"परत्वापरत्वे त्रिविधे-प्रशंसाकृते क्षेत्रकृते कालकृते इति । तत्र प्रशंसाकृते परो धर्मः परं ज्ञानम-परोऽवर्मः अगरमज्ञानमिति । क्षेत्रकृते एकदिकालावस्थितयोर्विप्रकृष्टः परो भ<sup>व</sup>ति, सन्निकृष्टोऽपरः । कालकते दिरष्टवर्षाद् वर्षशतिकः परो भवति । वर्षततिकाद् दिरष्टवर्षोऽपरो भवति । "--तत्त्वार्थ-25 भाष्य. ५ । २२ ॥ १० " तथा च सूत्रम् --- इहेदमिति यतः कार्यकारणयोः स समवायः ' इति । "----डयोमवती. प्र॰ ६९८ ॥ ११ " समवायश्व समवायान्तरेण वर्तत इति जवाणः शास्त्रं बाधते 'तत्त्वं भावेन व्याख्यातम्' इति । "---न्यायवार्तिक. १ । ९ । ५, ए० ५३, न्याय-वार्तिकतात्पर्यटीका । 'तत्त्वं भावेन व्याख्यातम् ' इति वचनात् "-तत्त्वार्थरा जवार्तिक. पृ० ६, न्यायकुमुदचन्द्र. प्र०३३॥ १२ अत्र प्र० १७७ पं० १-२॥ १३ तत्त्वार्थराजवार्तिकं प्र० 20 २० ॥ (४ नयवकवृत्तिः पृ० ४३४ पं० २५, पृ० ४३५ पं० ६, ७ ॥ १५ तत्त्वार्थराजवार्तिक प्र• ४४०॥ १६ अत्र प्र• १८४ पं० १६ प्र• १४५ पं० १॥ १७ अत्र प्र• १६९ पं० १७॥ १८ अत्र प्र• १८७ पं० ५॥

e de la Alexandre

**રરૂ**ષ્ઠ ૨૦૯

|                                                                                                                 | ( Introd                                                                | uction)                                                    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| Page line                                                                                                       | for read                                                                | Page line for read                                         |
| 1 25                                                                                                            | Jambu° Jamb <del>u</del> °                                              | 11 31 Vyomavati Vyomavati                                  |
| 2 7                                                                                                             | Vais'esika Vais'esika-                                                  |                                                            |
| 3 2                                                                                                             | matter. matter. <sup>1</sup>                                            | diya padiya°                                               |
| " 8                                                                                                             | Thers There                                                             | " 9 Vakya Vākya                                            |
| ., 13                                                                                                           | thc the                                                                 | 16 17 tytles titles                                        |
| ,, 19                                                                                                           | depend depends                                                          | 17 8 S'ankar S'ankara,                                     |
| <b>,,</b> 29                                                                                                    | duties deities                                                          | " 14 Ṣankar° S'aṅkara 10                                   |
| 4 10                                                                                                            | in. in-                                                                 | " 19 Kaviraja Kavirāja                                     |
| <b>"</b> 16                                                                                                     | Again. Again-                                                           | 36-7 Intro: Vais'e- भूंमका-                                |
| " 22                                                                                                            | °मरावपि °मण्वपि                                                         | sikadars'ana, वैशेषिकदर्शन-                                |
| " 32                                                                                                            | उबाच उवाच                                                               | p. 10 रसायनम् p. 17                                        |
| 5 2                                                                                                             | Bhatta Bhatta-                                                          | 18 11 °vādindra °vadīndra-15                               |
| A CONTRACT OF | $V\overline{a}d\overline{n}dra^{7}$ $v\overline{a}d\overline{n}dra^{1}$ | "17 Şyādvadā Syādvāda°-                                    |
| " 8                                                                                                             | report retort                                                           | " 22 Candra <sup>°</sup> - Candr <del>a</del> <sup>°</sup> |
| ,, 11                                                                                                           | liviug living                                                           | 19 13 $Canra$ Candra                                       |
| , 16                                                                                                            | ardha ardha-                                                            | " I7 anouymons anonymous                                   |
| ,, 30                                                                                                           | कृताहार कृताहार-                                                        | 21 3 each each, 25                                         |
| <b>,,</b> 33                                                                                                    | °मसच्छासं °मसच्छास्त्रं                                                 | 22 l °pancana °pancanana                                   |
|                                                                                                                 | refute refer to                                                         | ", ", Pancanana Pañcanana                                  |
| ,, 17                                                                                                           | Jainas Jainas                                                           | "17 substanci- substan-                                    |
| 6 19<br>7 19                                                                                                    | Şaduluka Şaduluka                                                       | ates                                                       |
| 7 19                                                                                                            | ढिपयसिद्धाउ<br>                                                         | , 27 profound profound 30                                  |
| 10 20                                                                                                           | exhaustive extensive                                                    | ", 23 on 16th on the 16th                                  |
|                                                                                                                 | અથ શુરિ                                                                 | द्रपत्रकम् ।                                               |
| n fr                                                                                                            |                                                                         |                                                            |
| 2•3 J 4 -                                                                                                       | ગરાહમ્ ગુહમ્                                                            | पृ. पं. अशुद्धम् शुद्धम्<br>९ १० परिसमप्ला परिसमाप्ला      |
| - j - 1 - j - s∏<br>- − −                                                                                       | ৬~ अहा। ॥ ३० अहा।<br>† जन्म                                             | ९ ९० परिसमप्त्या परिसमाप्त्या                              |
| خطېنې ور<br>ستسته د د                                                                                           | भ ७६७: तथलक्षणः                                                         | ११ १ द्वितयिस्य द्वितीयस्य 35                              |
|                                                                                                                 | याग <b>स्याग-</b><br>रे <del>जन्म</del> े°                              | , र लक्षण लक्षण-                                           |
|                                                                                                                 | भागतत्स्र २ विस्तत्स्<br>मन्न्य                                         | १३ १६ परोक्षत्वत् परोक्षत्वात्                             |
| ्र पर                                                                                                           | रम् युरा ने जिल्ला है । इन परमाणु                                       | ा २० १९ वेत 🦾 🤐 ,वेति 🖓                                    |

| शुद्धिपंत्रकम् |
|----------------|
|----------------|

| Ę           | पृ.         | पं अशुद्रम्                             |                 |
|-------------|-------------|-----------------------------------------|-----------------|
| ŕ           | ४७          | ८ सवै०                                  | सर्वे०          |
| 0           | "           | १६ ब्रह्मण                              | वाह्मण          |
| न           | 86          | ९ <sup>°</sup> दिङ्गक्षत्र <sup>0</sup> | °दिङ्नक्षत्र°   |
| •           | ५२          | ८ तथ                                    | तथा             |
| :           | 4,8         | २२ समवाय भावा°                          | समवायाभावा°     |
| ब           | لالا        | २ उपलब्ध्य                              | उपलब्ध्य°       |
| त्          | "           | ८ तदनित्येऽनित्यम्                      |                 |
| u           | 35          | २३ तदनित्ये नित्यं                      | तदमित्ये PS.    |
| 0           | .,          | PS.। तदनित्ये                           | O.1 O,          |
| æ           | ,,          | २५ मानत्व।                              | मानत्वा         |
| 1           | इंद         | ९७ <sup>०</sup> [त्वा]भावे              | °[ताऽ]भावे      |
| 0           | ,,          | १८ कारणात्                              | कारणात् (णाः)   |
| ſ           | ७२          | १२ स्त्रयादि <sup>°</sup>               | स्त्र्यादि°     |
| त्          | ७४          | ૧૪ अમૃત                                 | अभूत्           |
| र्थं        | € و.        | १७ समाप्तानि                            | समा[प्ता]नि     |
| वि          | ७९          | ७ कर्मणाम                               | कर्मणाम्        |
| î           | 64          | ५ कार्यमावः                             | कार्यमावः       |
| रि          | 68          | २ व्याख्यातम                            | व्याख्यातम्     |
| ].          | 89          | १० यमामावात्                            | यमाभावात्       |
| t           | ९३          | २ तदनित्येऽनित्यम्                      | तदनित्ये        |
| ۶ĩ°         | ९५          | २ °कार्यंकारणथोः                        | कार्यकारणयो:    |
| ñषु         | 30          | १२ कार्या <sup>0</sup>                  | कार्या°         |
| ति          | ९९          | ع Sanstrit                              | Sanskrit        |
| [:]         |             | ,, N.                                   | No.             |
|             | १०२         | २३ the                                  | ×               |
| व-          | 998         | २५१२१२०१                                |                 |
| ति          | j,          | 8 4121291                               |                 |
| ति°         | <b>,</b> ,  | 44121221                                |                 |
| देग्        | ,,,         | ७५।२।२३।                                | ५ । २ । २२ ।    |
| यम्         | 5. 59<br>59 | 64121281                                | े ५   २   २३    |
| an          | 1.1         | ं • ५   २   २५                          | 4 2 3 4         |
| दे-         | ,,          | 904121261                               | 4 2 24          |
| ूप <b>°</b> | 990         | १० ५।२।२६<br>२४ तदनित्येऽनित्य          | म् ि तदनित्ये   |
| रीर         | 93.0        | १८ तदनित्येऽनित्यः                      | म् कि तद्नित्ये |
| •           |             |                                         |                 |

| 4        | (२६             |             |                          |                   | 3.4.                       |
|----------|-----------------|-------------|--------------------------|-------------------|----------------------------|
|          | <b>ঢ়</b> .     | <b>पं</b> . | अशुद्ध                   | म् ः              | गुद्धम्                    |
|          | >>              | २५ नेत      |                          |                   | नेति                       |
|          | २१              | १ सङ्के     | तित्वा°                  |                   | तत्वा                      |
|          | ,, <sup>२</sup> | २ अचाक्ष    | ${f g}$ षत्वान्न ${f P}$ | S. अचाक्षु        | षत्वात्र                   |
| 5        |                 |             |                          | प्रत्यक्षस्य      |                            |
| •        | 25              | २६ कर्मा    | •                        |                   | कर्मभिः                    |
|          | २२              | २३ °छ       | न्दाच                    | σ                 | छब्दाच                     |
|          | રર              | १६ स्यत     |                          |                   | स्यात्                     |
|          | २५              | १९ वि       |                          | · ·               | °बाह्य                     |
| 10       | "               | ,, इन्द्रि  | यार्थपसिद्धि             | ° इन्द्रियार्थप्र | सिद्धि <b>°</b>            |
|          | २६              | ૪ અમ        | र् <b>म</b> °            |                   | भूतम "                     |
|          | २६              | २० ३        | -                        | ३ प्रसिद्धपू      |                            |
|          | 20              | १४ प्रब     | ति °                     |                   | प्रवृत्ति°                 |
|          | <b>२</b> ७      | ৭५ आ        | सानमनु                   |                   | ानमनु <sup>°</sup>         |
| 15       | २८              | १६ °प       | भवत्वात्                 | ਁਸ                | मवत्वात्                   |
| <u> </u> | રૂર             | ११ का       | र्भ                      |                   | कार्यं                     |
|          | ३२              | १३ सव       | ſ                        |                   | सर्व                       |
|          | ३५              | ५ तह        | বো                       |                   | तद्वर्ती                   |
|          | ३५              | <b>१४</b> २ |                          | 1                 | <sup>3</sup> शरी <b>रे</b> |
| 20       | ३६              | 93 [        | ] [त्र                   | प्रवेद: १०।९०     |                            |
| 20       | হও              | १३ इत       | h í                      |                   | इती–                       |
|          | "               | २२ उ        | इस्बला <sup>°</sup>      | ভ                 | ऌ्ख <b>ला</b> °            |
|          | 80              | ८ सं        | यक्तेषु                  |                   | संयुक्तेषु                 |
|          | 80              | २० म        | वते                      |                   | भवति                       |
| 25       | 89              | ३५ व        | मूषा []                  | विरूपाः [         | यजुर्वेदः]                 |
| 20       | ४३              | २८ प्र      |                          | पृ०               |                            |
|          |                 | ,, क्र      | यनुसारेग                 | वृत्त्वनुसारेग 'भ | गडभाव-                     |
|          |                 |             |                          | मात्रं त          | मः' इति                    |
|          |                 |             |                          | पाठे              | भाति                       |
| 90       | 88              | 18 6        | रग्                      | 101               | दिंग                       |
| av       | 84              | ় ৭ ৪ ব     | ह्मणोऽयम्                | - পাৰ             | द्मणाऽयम्                  |
|          | 5 L.            | 94 0        | पणयनं                    |                   | प्रणयनम्                   |
| ы.       |                 | ্,, ঈ       | ाह्मगादि                 | ्र<br>ब्रा        | ह्मणादि-                   |
|          |                 | े २ °       | पर्ह                     |                   | <sup>°</sup> रूप           |
| 35       |                 | ৭৫ হা       |                          |                   | शारीर                      |
|          | 11              | - · ·       |                          |                   |                            |

રરેદ્

शुद्धिपत्रकम् ।

| पृ. | ά,          | अशुद्रम्                    | शुद्रम्                        | પૃ.  | पं.        | अशुद्रम्            | शुद्धम्                        |
|-----|-------------|-----------------------------|--------------------------------|------|------------|---------------------|--------------------------------|
| 930 | २१          | °भावेऽपादुर्भावः            | भावोऽप्रादुर्भाव:              | १७२  | २७         | ى                   | ۷                              |
| १३२ | ٩४          | °मारमन्ते                   | °मारभन्ते                      | ,,   | ,,         | 6                   | S                              |
| 933 | 9 Ę         | तियगू                       | तिर्यग्                        | १७३  | ९          | सर्वं               | सर्व                           |
| १३९ | ٩५          | ° कथनकारि                   | कथन <b>मका</b> रि              | "    |            | इति मेदो°           | इति बुद्धिभेदो <sup>° 5</sup>  |
| 980 | १२          | २६ २६                       | २५ २६                          | ,,   | ٩٩         | चतुष्ट्रय           | चतुष्ट <b>यादि</b> ँ           |
| ,,  | २३          | <b>३३३</b>                  | ३३२                            | "    | २७         | नयायिकपरीक्षाय      |                                |
| १४२ | ગ્૪         | तस्यानुहखात्                | तस्यानुहेखात्                  |      |            |                     | परीक्षायाम्                    |
| ٩४५ | 9 <b>9</b>  | इत्य <b>दिना</b>            | इत्यादिना                      | १७५  |            | जायते !             | जायते ।                        |
| १४६ | १२          | °नेकान्तवादा                | नेकान्तवादा                    | ঀ৽৽ঀ |            | °नाप्यर्थः          | नाप्यर्थः 10                   |
| 986 | ২৩          | મા મૃદ્દગુ°                 | मा भूइजु <sup>°</sup>          | ঀ৩৩  | ٩          | चेत्योदिना°         | चेलादिनाँ                      |
| १४९ | ९           | °प्र्व <sup>•</sup>         | ° पूर्व °                      | 960  | ષ          | °नोत्पते:           | °नोत्पत्तः                     |
| ٩५٥ | २२          | वैशेषि <b>क°</b>            | वैशेषिक                        | १८७  | २          | °समबाये             | <sup>°</sup> समवाये            |
| ٩५٥ | <b>ર્</b> ७ | °मित्रेग                    | °मिश्रेण                       | ,,   | ۷          | यदू                 | यद्<br>गोमिपन्यक्षज्ञान- 15    |
| 949 | १६          | नोपलभ्यते                   | नोपलभ्यन्ते                    | 966  | ٩५         | ग्रोगिपत्यक्षज्ञान- | यागित(नप्रिंग)                 |
| १५२ | Ę           | वहूनां                      | बहूनां                         |      |            | सिद्धचभिवाने        | सिद्धयभिधाने                   |
| ,,  | ٩           | °पतिपाद-                    | °प्रतिपाद-                     | "    |            | °ष्वलोवनं           | °ष्वालोचनं                     |
| 943 | ۵           | जिनेद्रबुद्धिना             | जिनेन्द्रबुद्धिना              | 990  |            | अहोह्विद            | आहोस्विद                       |
| 900 | ٩५          | नैकम्                       | नैकम्                          | "    | ۹ o        | °पान                | <sup>°</sup> मानं<br>• 20      |
| 900 | 98          | द्रव्ये गुण                 | द्रव्ये द्रव्यगुण <sup>•</sup> | 999  | ও          |                     | و                              |
| ঀ৩२ | لم          | <sup>°</sup> स्पर्शंनाभ्यां | ° <b>र</b> पर्शनाभ्यां         | २०२  |            | ૾ૡ૱                 | ेवश्वः                         |
| "   | 95          | 96                          | 90                             | २०४  | <b>२</b> ज | <b>`हानि</b> °      | <sup>२</sup> हानि <sup>°</sup> |

;

ચલ્લે માંચ ને અદેન મુખ્ય એ લેમ भूर यर बे गुर थे। र्भेर नर भे र हो। ખુભા ભા ભા ચ**લે** મેં વે દવ છેમા भुषात्मः धुः यते देवे हवः छुर। 197.217. 70 21 75. 37. 64 13. 251 1日く、シス、まれな、くて、致え、ふ、ろし ไมอีราว รุยราย . ณส. ร. มีวุเ 121 र्दी द म द म द ये रा रा रे के रा रे 15 यद ण ( 9 . દેવ એ 5 . ત શ ? છે . દેવ દે ! 1525:21(99) र्ने के र त्युर र्धुर रे 175 you \$ 55 25 (Ea gal । મહાયુલા ઘર્ડ શુરા લેદ ન નુસા 15ฮน. ปี. กาง อางา กลีง เนื้อง เน้า เลองา เน้า เรา เรา เป็น เลรีล เนรเกญา וציאי אשואי מי אאילי איין א IE N. พี่ขพ. ณ. มิล. ว. เย. อา । એ . સુર ગાવન શે રેકે ખુવ એવા [୩ લ ન ન સું જે ખુબ દે ભૂમ ખેન] \* PS1= प्रमाणसमुच्चयस्य [वोस्धन(र)रक्षितराचिते भोटभाषानुवादः। PS2 = प्रमाणसमुद्ययस्य कनकवर्मरचितो भोरभाषानुवादः )

विकमतपरीद्ता । \*ps<sup>2</sup> [N.ed.38]। ट्रे: त्रवाय: इयस: ग्रियदें द्यसायदवा: दूद: दयद: ये: दृद:

ઓનુ ન ન સ્વ સુ સુ ચા તાસ વા .

ીંચ. શ.ટુ. બાલર ખેર રે. લેસ કેરો

र्शेन्दर हिन्यर त्य में रहा

E. N. 22. Ma. 23.22. UN. C.

ال 30 अहेँ सद्भुक्त भेगे नमः॥ दिङ्गागर चित्ते प्रमाणसमुद्यये प्रथमे प्रत्यक्षपरिच्छेदे वेद्यी जिन्मनपरी दीा । \*Ps<sup>1</sup> \*Ps<sup>2</sup>

अध दितीये स्वार्थानुमानपरिच्छेरे वैशेषिममतपरीक्षा। [5A] 1夏·夏町·2·五224·7\* 2.71 19.9.9. 9. 19. 19 19 19. 15. मु २५ २ दोवा य २५ देवे यहेगा त्य त्नु व ५५ त्वाव व रुव भिन में लेख हु य रे त्य ने हगस तास हुर घरे। दिस वेर:२१ 1 मु . (21 ९ मू २ २ मा मा य भेद। 1 खूर्थरे हेंगेल य. मूय ययेना [64] विभाग मार् ग्रेम महे का भारतीय होन। 1 વાલેસ ૬ ૬ ભૂલ છેક દા ૬ કે ગેવા 1 मारेशन्ते न व र र भेर यते छुर। 12 75.5.28 24.2.31 । क्रांद्वार देवा त्यस भ भिन्न यस। 15, 2. 22 4. 35 0 35 - 521 IFNG JERGE BRANCH \* } एतच्चिह्नाङ्कितः पाढः PS2 मध्ये नास्तीति धियम् 18 युव य सुदंभाति।

۲5<sup>2</sup> الار مد علی تحمد الم محمد الله مد علی تحمد الم مد علی تحمد الله مد تحم محمد الله الله محمد الله الله الله الله محمد المحمد الله محمد الله محمد

Π

मिं द्य में हेर रु घय त्यूर। विश्व- श्र- य स्र य दे केंग श सु यहर यहे। เพลารารุลาณาผู้ลาสูาธุลา 17 रेतायामुराधर सेर यते खेरा } [53] ומותא שה ארו ביד הוא מישינים 195 देश त्यात्य रेम्ग्र भेव। 1923 a. 2. 25. 27. Ealar 2. 2) เสียเหเตมอี2. 21. 2843 2831 ושאאיטרי באיואי שבראי שאן 159.24. 19 10. 89. 5. 3 2. (2) 1 ] เกรางเว่า เกรางเราง อาร์ราลา อาร์รา เสาม ขางณาอี่ราราม เวขุรเ 12 वि भेद मालव त्य स मुद दे यूया

> 1 ( स स य ઉ र से वा स अर्दे र अ यहें र । 1 दुवा अ वा स स य य र ल् यु र । 1 वा ल र त्य स हें न स खेर रे रेन भे र ।

> विशेषिर वा भिन मालन सेन खेरा 1 गर दर्गाता देने हगस वा भेन 1 1 द्रद्रोता य भेन खेर ह गस वी भेन 1 1 द्रद्रोता य भेन खेर ह गस वी भेन 1 1 हगस उन हेर र य सुन यते खेरा 1 हा भर उर हगस सा यहेन के हेरा

الي المرادية المراجة مراجة المراجة المراجة المراجة المراجة مراجة مراجة المراجة مراجة مراجة مراجة مراجة مراجة مراجة مراجة مراجة م مراجع المراجة المراجة المراجة المراجة المراجة المراجة المراجة مراجة مراجة مراجة مراجة مراجة مراجة مراجة مراجة م مراجع المراجع المراجة المراجة المراجة مراجة مراجع مراجة م مراجع المراجع المراجة مراجع المراجة مراجع مراجة مرا

الالالالا المحمد محمد المحمد المحمد محمد

Ш

| ואאיאדי שופי עיי גאיטו ואדי אישור אישוארו                                      |
|--------------------------------------------------------------------------------|
| אשת אשוא שריקר שאישינישו ואושת אשואיט ער אבי עד אבו צומו                       |
| 137-2945-295-295-295-1 137-20-295-20-20-20-20-20-20-20-20-20-20-20-20-20-      |
| [88] रि. मुग सरे खुर २। }                                                      |
| 125-21 (2) - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 -                               |
| はうていているち、コミティシのう しょうかいしょうちゃれて、コミティンのうり                                         |
| अथ - यतुर्थे दृष्टान्त परि-छेदे वेद्रोजिकमतपरीक्षा।                            |
| [9B] j. In 2. Fund                                                             |
| מואאיתו שאדשיה קשי בשלי                                                        |
| מאי שדי צוולי תו ישהין                                                         |
| אשותיק אד שבקיטה אד בותאו ניושויאשותי קאד שתי של (ביתא)                        |
| [เปาะสา. สิ. ผู้สาง. พริสา. 35. การ. พิว. 1 เลา. สา. ผี. สา. เปลา. เปลา. เปลา. |
| 1 문 씨 · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                      |
| וליבי בעי שימוש מאימה ייאשו וקצי שימוש משבישבי שם או                           |

अक्ष वृत्तीये परार्थानुमानपरिच्छेदे वेद्रीषिकमतपरीका। PS2 C ? B] ] ] युगा य मू श भ ने [8A] લેસ થદેન ચર છેન ને)  $|\dot{\zeta}$  and  $\zeta$ विश्वेश्वरा मिं वृते क्रिंश सुर् युर् 1 રા જેર રે જે સ સુ સવા ચર લ્લુરા 1र्द्ध न्द र्द्ध रव यस्य स्टर केव 

PSI स्वि हेन्द्रे वर सेर रेतेरा ודה בדי היאי שבי לי איד ועשון וגדיאי יון אי תואי בוקאי שיתואי र्थे. ९ म. म् थे खुर युर य यहुवा र्यते त्येतु से रवि यते॥ - C. ed.

ا للج جماس ما والمعاد ما المعاد ما المعاد यति यते॥ - N. ed.

12372.3.9.95.55.97.950.291 114.505.24、そうううううう

 $\nabla$ 

\* PSV1 = प्रमाणसमुद्ययवृत्ते भीरतीयपण्डित द्य सु धर रक्षितकृतो भोट-भाषानुवादः। PSV2 = प्रमाणसमुचयवृत्तेः कनकवर्ष रचितो भोरभाषानुवादः।

C.ed [194] [ નુ: ગ્રુગ ચ રૂગસ છે અર્રે ત્યસ રે તેથ माम्दत्येता य तपात लेग तास मूय \*\* え、 正 れ い え え ろ、 み え え う え う اعمرما، حرد، حرعات، ي، عرف، عرب عاد عا. اعمر عار عرب عرب عن عرف، عرب عاد عا. ११ सा मा द. या या रे या लिन भेन रे बिस से ॥ यहेग ने कर य राख रेन  $2^{2}$ होर रें। । यालन रया ने यारें ये พิล. यते क्षेर चरण रू भोर रू ચ र' य' कर भरें लेख मेर री 1 ද (실국· ٩· ٩· 외도· (२국· 채국· 평·원과· २८ पांगवः त्य त्येरास यते लेख या रवा त्यस ्यूय य वे भर्दे सुभ रद म्वा श र र र हो . ने श य र वा हो ले भ यन्पर य रू र त्या त्य त्ये। । यते

रे. वैया रखेता य प्रणत वेग त्यस עןבו עתי דיאי משתי משיו ועי של સુચ શું ચતું ન જેર ખેત રે લેસ શુ यः रम्।यर्याः रम्ः रयमः र्थेः रमः ખેર રદ રેવ રુ ચુર ય ભય ગદ याय या रे. याबन भेन नेहालेस मेरे में। किया के किंर भाषा मुन એ द . અ એ ન ચારે कु એ ન ચારે खेर राष द रेन खेर य कर २२ हेंगरायर मुर्रे वेरी। गमा <गावे 100 A] यार्र ये wa यदे के यरण रा भेर खर य कर भ พิล ล์ ลิ אי בדי דו ל מי אי שדי קז אדיד בי אול אי שדי מי ये यस यह न्येस र हा तास.

दिङ्गागविरचित्तायां प्रमाणसमुच्चयवृत्ती प्रत्यक्ष्णत्विदे वेद्रोघिकमतपरीक्षा। \*Psv<sup>1.</sup> \*Psv<sup>2.</sup>

॥ उठं अहें सद्भुकोयो नमः॥

25-19157 N. RZZN 2. NN. સ્નેસ ચ અર્કુ દસ ચ અ ખેવ हे। महुन ता त्येयस य ने यहगा या खेंब रु तर्गे या भेन यते हेर या यहेंदे. संग. रे. खेता ही. र. รีม พิล. นิล. ญา. รี แพลเล ख्य र्रंभ लेस य य वे. य विये ચ્ચર ચાયસ સ્નેસ ચાસે ! રે.બ. यहना रेट. र्योर. य गट वा रीर। 1रयाः ये रा रेव र ચ્ચર ચ ર્ઠર અમ સુ ચસ કે. QUT 217. 22 2 4. Q. S. WC. र्भेर य केर है। । रयद ये रू र्देव: रु: खुर: २. किर. भर. रू: यते. खर न ने तरे हे लेग हैं से लेग 217. 22, 212. 3. 29. 21 81. रण तहेव यर तगुर हे। न्न भार र गी. यह्य. हर. 212. 212. 23. 21 1 12201.25. W3. 2. 22 22 2 2 2 2 1 2 1 1 WC Wa મેર રે લેસ સુર મુસ કેર દે ! षित्र. mr. हुरि. हिंद. दार. ख.

 $\nabla \Pi$ psv2 म्य य वे अर्देन स्वार्ट हगा . ठव हो नेस य रवा योस य नवर रे वेशयुः य रे त्याता त्ये। । यते. र्थे. खुरु थ त्यस स्नेस यहे न्वेस य. रू । महत्र त्य येदास य ता र्भेस रादे न्वेस सर्देट्स रा भट र्भ भेर हे। याहव ख येवस य वे. यह्रयास थ सेंब र लर्षे.य. रव भिव थरि छेर त्या भटेव सुभ વે ખુત્ય છુ. ર રંગ ખેવ ચલે છુર X | | Wa. v. G. a. In y. શુ· 2· વે· 2 લે· યે· યૂર· યાયસ भ्रेस य भेव हे दि त्य ह्यास रेन रघुर य' वा त्य' सेरा रया थे. عا كَاء بِن المعد عَن المعد عَن रह र्रेव खर य केर भर युग्य हे. 21. पर्रेर थरे हैं। रिव अघर रण ९ हैं ? यर ९ युर रे ब्रे स रद्गी; यह्या जेर. दूर. खुर. यह. खेर रे। 1 यरण रद भेर खर 217. 31 J. WRE. 1 Mar. 272. ય તા ખુલ વાલન લા કર અમ

PSV1 ڲؚٛ؉<sup>ؚ</sup>؆؆ڎ ٢٢ ٢ ٢٠ ٣٩ ٦٦ ٣ ณีลาณาผู้ลายามโล สูมเดิล र भूर यम भी दुरुहे। या जे. איי אייי אייי אייי אייי אייי यूर यायरा स्रेस य ने। र्या: यति ही मुग भे र र : में रेव रुव र दे र या हेर य भिव यते खेरा । हिर यर. <u>સ</u>ૂઅસ<sup>.</sup> ર⊑<sup>.</sup> ણૂવ<sup>.</sup> ઠેયા<sup>.</sup> મુ<sup>.</sup> સે્રે<sup>.</sup> ٢. ٦. ٦. ٢. ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ररेरे. ही जेव लेट हरा था. र्सेण सं य मुरास रद रदोता यरि लेस रू में में रेन गढ़ेस באי עד עוָקָר אאי לי שהאי र् सहण यर यहरी रे भूद देव या त्यासेंग्रास. या भीव यते ર્શ્વેર વરે ભ ખેર શું કે શાકર यर र द्य सा ता तवर य मिन  $\lambda$   $\mathbf{A}$   $\mathbf{A$ લેસ ૧૬ ર. ચ ખદ અદેવ સુવ रु. तशुर. २१ रे. खूर. तशुर. यर आद भे रेगर है। B र यम. र मेर या रा हर

VIII PSV2. त् गुर्ने लेरा यात्वनः त्या त्य अ युर्ग ए शुर व ने केर री रिस सूर. यन्वरः चेवर्मा। णलनः भदः ર્શે રદ છેડ જા તે ભાર વધુંસ ヹ. えに1臣をいえら、 いる、 ちる. **ર**દ. લાસ લા ચલ્યું મ ચ અદ્વે સુગ એ લેસ સુર ચર ગે જુ र्भे। णमः णे खेर रवा थे रमः र्देवः अदः यः त्यसः स्नेसः यःवे। ખુભાભા ભા ચતે રેંગ ઠગ છેરા 1 137. 217. Jak. 35. 27. 2. 21 रयट'यते र्त्तु मूभस व रट ने र्देव र्डव रहें न यर होर या भेव यहे શેर में। 1 133 ચર મુગય ર -धुनः ठैगा मुं. र्सेन या वे वे रा रहन र्रे। । यार्रेव के च यम रेव यारेस त्यः सेंगसः यः भेवः वेः विसरेः सूमः त्येताय यह्यस थर यु. य. 고도· 관점 [100 B] 고다리 되고. रर थर यह्यास वस रहेव्य ખેવ રે | 1 છેર ચર રે ખા રૂ ગુર ચસ ઽૢઽસચેરે હુર ખેર તે. દું તા ( श्वर य भेव दे। । जलन र वने

PSV1 थर.र वु. व.रवा. रवट ये. ब.र તે ખુભ ખેર ચલે છેર મેં ગાલ દે พद. हस गठेवा. यस रवट. री. र् भरि णज्द रु भेव वे ले व। रे ख न ने गहेग भेन मे गहुगा a. Xalx. z. ziga. [3.0A] 2. 2 ar त्युर.री। वित्रिवास.ज. สี่มีสาย เกาลิ เ สาย เมา र्रे. अस गर्न. यर हु. यहे वरिया देर याद र भर्षेद दे। विश्वाः भेवः ण त्र्या शः सेंग शः यादः बाहेवाः तयार। ן שומידי לשבי צוי לי אולי שזב 3. ma mr. 8. 23 27. ररेर ने ने यात्रण भाषा रेग भ य . พद . हू स. यवेश महेचा. 32. र. तगुर रे। भर्षेट लेग रे.रग.गल.हे.तरे.लूर.रगः ર્ચે રા રા ગાન ખુલું સ્થાય य हिं न हो। भेर य देर रद พेव. मव. फ्रेंच. दण. सु. युरे। रे.यस मात्रुणस त्यं र्श्रेंगस यात्या वाहेगादेर २८ र्भा देर. रू. शाय यर. भे. त्याय.

IX PSV2 રે. ચર મેં લેસ વદેવ ચાયદ અવે अग दु त्युर व दे ख्र त्युर यर WE a रेगस है। छिर यर र हे य. १८ छिर. थर. रु. छ. व. २वा. रय⊏ थें मर्र यहे भूव भेर यते छेर. में। 1 नाता हे आद. हरा गरेगा रया थे रा भरे यातुदः यूर् यु य भेव वे लेवा रे भ्रमः ने,यान्यास त्य संग्रसता यवित्र: रु: २: २: २. २ युर: रे। मत्र्वास त्यसेंगस य त्य ने द्यद र्ये रु अस वृत्र यर वु यते यहियायाद्दु अद अर्थद्दि ग्रवास सेवास बाहेवा मृ त्यूरा यात्य' हे' २यम यां, २ भारे. णम्र ZI. J. J. Wa. WE. B. J. Z. य र . ११ र २ में ने गुरुण स त्य सेण स य भट हरा यतेन र गरेगा हू (17. X) [ Ngc. g. 2] रे रण यात्य हे तरे खूर र्यट ये שיזיזיטתישמיציאיתיתאאי ચ દા ગે રર ચ રે અર્દે ર ચ દેવ War BI W2 21 32 25 War हवः छेरः दणः ञ्लुः युरे। [णन्नुणसः याः र्भेगासन्धाः मूर्यसः ताः वै सः \*वे गुरुगामेने हे। इति मुद्धं भाति।

PSV1 र्ये लेवा जेस राष्ट्र ये राष्ट्र તરે હ્યું ચું ને અર્દે ન ના તેને શુન रे र्यट ये त्यस मेना रे र्यट र्यते र्यु वस द्या ये गलन् मे ખ્રત્ય નવેશ રા ને ચ ખેવ ને ! जद र्यु क्षेत्र ले २। रयाद वाहर देने भेर त्या र केर मे। नियाने रयटा ये गलन की आय त्य भार रयार ये गलन केस यात्र्णसः त्य संचासः थः त्यः र्याः थे. र. भ. यम्गस् थ र्देव खेर यर त्युर र्रे ाणल हे तरे खर गत्रमा भे ता से मा भाय 1 : < ; ; Wi un un gr. 2 . . 2 यहिया वीस तहे के यर के कुस र्भावेन। रे. आट. मेगरा था. आ. ખેવ. ગ્રીંડિરે શેર. લેવા રચદ ચેસવે x5. War 2. 23. 75. 28 4 મુદ્દ વી ખુશ શ તે સુવર્શે શ સંગ સ ચંદે છે. સ રર ચ રેટ ા ગ્રે સ  $\mathcal{A}^{(a)}$  સ ચંદે છે. સ સ ર ચ રેટ ા ગ્રે સ  $\mathcal{A}^{(a)}$  સ સ  $\mathcal{A}^{(a)}$ नुसाय त्य हिरि ग्रेस रे झ १२ थर. रयाः रोस तहिन नुस थर तरेर בית איין איין איין איין איי

भेव दे। । देते क्षेत्र मरेवा र भर द्याया रे ति शाले स य म भे रू य तरे था रा के अर्घे ने गरिव गुन रे रयद ये त्यस सेवा दे रय येते र्से २२२ र्यट ये जातन यो भुवा केर य ने भ भेर हे। पाट यो क्रुरा रयदः पालनः रेनः भेरः रयुमः भेरः रे। बालके रवट्ये मालन की खुला ณ. พะ. รุยะ. 2. อเตล. ยิ. .. त्दे व. व. स. य. तरेरे. न. वे. या द्या स. त्य र्सेगसया त्य दय द र्थे दुवा यम्यासः यः रेवः भेरः यरः द्युरः र्रे। । गायः हे तरे खूरः गुत्रुगसं ar Nan N. 2. 2. 3. 3. W. 2. 2. A. खेर रय ार्थे यहेगा यो रहेने य અ ખેવ हे हिते के र ते ना रयदःयेशः वे। મન ખુત્ય વરર મુન લેદેવ વુરા લ્યુમા र दा हो खुरा ता खेत्र ये ता संग्रास 2.2.27.2.25. A.12 JEN ल सेंगस यस छ रर' य ने हिंद है ચેંસ रहें . यर वृक्ष य खेंद हो,। २यदः धें पाल्वर शें देवे वे अ भेव

PSY2

- X

ला सेवास धरे च रर ता रहेन PSV1 य वे रय दार्थे गलन की ખુવ્ય ત્ય રદેવ ચ અ ખેવરેવા र्यट रें वातव के भूख हेर. वे.या च्यास खस घरर. यते रेण यु सु यु से रि भेग गेश जर र्ग यत्रा गर रणा नाया हे रेगा यहे हम वेया गेस दहेन ने रयद र्थे वल्द ही भूख भट मेवा वो रू र गे भूता धेव दी विश्वायरः विश्व यूटभः चरे ર્શેર શ રર શુદ સેવેરો તા र्भेयासा था यतिव, ? मेया थ ณ. พุณพ. ร. พะ. พม योस तहेनुः अम बाय वमः ्यारः यतिः क्षेरः १नः । वः સરાચા લેરાવે રચાદા ચે દ્રચાસ १९भो ४७) तून वार शु यरे सु अहून धेनी ठेस व र्या ही वालन. री. जेल भु. जहुने विट लंट. รัจ ฮ.ล. รุร. ย. น.พ. เ. รุสะ. ર્ને; રૂં: આ સં લ દેવ ચર, લુલુમા ण्रुगसाय संगसय संस ณ พยาวขาวักกลุ อิง

XI PSV2 ने। । दयदंधें मल्वर् की खुतारहेर वे वानुवास लस दा २२ रेग रेग या था था रा हो। या की खेर दे रे रे या के रहेव या भ भेव वे। । नारा हे रेग यते वान्न वते ह भग्र के रा होश ९हेव व वे रया रे यव्य ये स भुत्य भट भेया येश रट ये भूता येव देविश यसत्य यम् वस्य द्रुद्स २१२ थेर। घ २२ गृम सेंब ये ख रेंगरा य य बेबर र रेंग यु य रेंगल य . भद भेग ग्रेस तहेन यम झता र्यमः त्युमः यते खेरा शररः शंहेर वे २या थे द २४ ण ३८ यम युरे मु अर्कन २ भेन हो। देवे राष रबर र्य यावरणे रेंग् के तहेन ये खेन र्वे। 1 यात्य हे भट देव मुन्दी रु रु WE ZZE ટો રુ અસ સદેવ ય ખેવ वी गानु गास त्य सेवास या से से त्या พ८ । रया रेगान में तहेन २५ ्रयुर्डे हे। हुन्य त्य सेवासाय जेता र्वे दि ख़ुर २ ७८ ग्राज्य कर्लेला य ला भेट रयट थे रुभस मान्द वर् वु वर् त्युर् रे ग्रिश यरे रण ने भेर य श भेन हे। यात्रवार २१ र्सेवास २१ दे. देवा २१ र र. रट के

PSV1. حكم: معر المحالية مح محالية المحالية محالية المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية محالية مح محالية محالي محالية محاليية محالية محالية محالية محالية محالية محالية محالي ચ ચલેર રે ટિં ભૂમ લ ખા ગા ગુવાસ ณ พี่ขณาย พร่าวอาวีเของ થી ગારૂ જાર છુ. ચ અ ખેર ચર જાણ र्ने 11 देश दा दे दया के भिरं य का भेन है। यात्र्यास त्य सेवास थ रे या खर्म रा रा ये युग દેસ ચ ખેર ચ ખેર ત્યારે ચેર ચતે છેત્ર રચદ ચંદી ર્સે સેને ચે ત્ય શે લાગ્ન ત્ય લે ગા ડે આદ रे. रया में देश य मेर रे के ख़. युःविण। यादः त्यानुगासः नेर्भेद्य रे. भेग जेस गत्र पर सुय. भिन त्य रे येक्ने रु मेणयुः ता Nan 21 Far 4. D. 12. 22. 2. mar a. Ex. 21. 32 Wa. 221 रे द्या २ वे भेषा वी रेषा यु केंग स אימתב תבשד וביאי אשאי מי אאן דיאי זרי שוראי מיאשא খ ২০ এম সুমম এ গান্যাম दिर दूर रेवा हु देर भेर यर १११२ थरि खुर रे। । श्रेषा १८ मेया थ रण यास रे रण रहेन 21. भे त्यार में । जाता हे रे. भू व. वे. मार ता मात्रण ??

XII PSV2 ही युगा देस य' जेर या भे ? त्या रे भर यह खुर रयद यहे हो र्श्वे ये ता भे त्राय तो लेग ठे. खूर २ रे रुषा देख य हेर थ देर: भेशा मार ता गत्यास देर भेर या रे भेषा यो या द्र या या यु ع. م. سم: الم اح عامم ع عمر यर युग्य त्य सेंगस य मुरू स ד) אבי דבי דרי בו ישוע לאי रेवा थ र्या एह्वा मी हिस र्शेगस त्य भेवा स् स रू ग्राट्स. या र्शेणस. या रू त्यस. म्र्या त्य न्यू पा र देर र . रेवा यु हिर भेर यम रहेरे रादे. युर् भेग २८ रेगा थ २णा मोस' दे २गा एटें व थर भे त्यार रे। । माल हे रे भुः व जाद त्यः गत्रुगसः भेदः यः र्भण मे युन्द मु भिर होरे लू [1010] 21 × 2 × 2 1 2 × 2 × זיתישרי צי שפאיז לאי ચા જેર મોસ હિર ચર ખેર ચ भिर ने। रे यतिर र णज्यारा 37. ता सेंगस य' भेर यते

PSV1 चेर य रे भेया ये प्रद 'श भेर र्वेरि धुःयसः २ रेगः युः तः र्सेयास'य WE रे यहिन रू देसय ઉર છે સ છિટ જે છે. જે છે છે. र्वे। रे.यवे र. यानुगस थ र्श्विसय भेर यहे छिर मे। हिस (य सेंग्र य ता देस य भेर वर جى بت ه ماكر ي م مكر 35. WE त्याता है। रे गेर गेर खेर मे. राष्ट्र ता रो. ते स या इयास दिर ता सेवास या वे सा ता संगता עינע אציעאיאי איקעיעדי यहेर. ही पात्रगता सेयास. ય ખેર ચારે સું સ્મ ર શ भेन में दे र्या में रेयास थरा 245 2 रहेव हो 1225 2 वाल्र. ही सेर य ता सेवास थर यहवास दस बाह्र राहे. यात्र य २ भिन न श्वात्र र यस र्सेत य रे हे भूम ग्रुवास हेर त्य सेवास थस द्वेर यर हु हो। जाता में की भेर यह रहेन या 22:212. वे.२1 देवे. हुर यात्र्वास त्यः सेवास थरे दः वी.

XIII PSV2 युर हराय सेवास य देसय २२ २४ त्युर रे ले नारे ख़ वः भदः । येदः अत्रायेः < द्रियार्थे लेस शु चते भरें रा त्याताः त्ये । या् मुवासः दिश्त्य र्सेवास यन्ते सु ता सेवास या ता सेर यस से र मुता या, यहेंद मी। यात्र्यास देर त्य सेवास य শ্রশাম যে র্মিশাম যা মে মিং यदे से न भ मे रे । र्वासंयसःगुरः हेवायः १२रे र घर था २ भेव में जार जे युम् बे रहिंब य ने मेर यते 2)र. हे. रयट ये. जाववा के भागे. ९ हैं न य ने ९ हैं न य मेर य भिरेला । हे सुर देगार्गसल Nale 214. 23. 21 mg 13 रे? यस तहें रा मेर यही रग्रासे। रिते केर गृह्यक केर. प. सेंगस मुगस के देस यर हेर य हेर र के रेलस र्शे। यात्यके तरे खर हा a. Now . S. u. E. 233. 24. 

PSV1 Wara 28 21 32 2 25.2 द्यः विदः दे ।। यात्यः मेः दर्देः सुरुद्धः वा सेवास या वा घा से २२ या QEA: 21'A 21 रा द द द य' दे २। याल २. मे पुरा भेग रे. रेग 217. 2 2. 3 21. 124. 2. 2. 2. 2. भुषा त्यः द्रेग्नेम् सः यः से । यालनः मेर रम सुर हैग मु. यरे हेरे अल 8 2. 53 5 . . . Ear 22 37 22. न्वेश्व भ्रेंश्व य भेरे मुम्नुगर ณะสิขาล" ขายุสุน อาวิ ม พิว हे। देते द्व भेर यते छेर मे। 2.2 aa [21 A] 5. 133.27. भेर यहे क्रि. रवद ये रत मन बीस खुत्य छ रर त्य र रेग मास न्विद रेंदे बालव मूम यर बाहर ચતે ખુતા તા દ્વ શે રર શે છે . · q N ZI WAY 2) WZ 21 33 र्द . भेर हर देर रण त्यस क्रेस यते. אב אאיי איי איי איי איי איי איי איי અર્દે ર ચારે છે ? માં ા અર્દર સુચ शुभागत्रू दि सुभायते द मुला रे र् वा ते हैं वा ची दरया हरा .

भया रा रेणस य रण यो ही रर ये भुत्यत्य रभेषास य मे रे १८ खूर हैया मु यते होते. War a. E. a. 3. 3. 2. 2. 2. 2. 2. यरि दुन यरि ल्वेस य मालन १२: भ्रेस य भेर ही। यात्रुपास वा सेंगस य भाषात्र का वे रेवे हो के यते हुर रे।। રે. ચલિન્ ર્ શિર ચર ઠર વયા न्न २२ थ. मे शस्य मे जी २वद ये स' देवे ग स रे रे रे ग लन. ₹ સ. ચર. 282. ચતે ખુત્ય વ્ર આ 52. 12. 2 2 27 2 R. W2 ग्रेस ल्वेस थ भ्रेस य फेरेची W2: 21 32: 25. Wa. 52. 32. र्या त्य वे भर्देव सूत्र ग्रेट भेर. 지 희 씨리 하 1 국 경 고 교 교 문 귀 ચતે સુત્ર અદેર સુગ શે શારૂ ! ट सूर्या दाते साटेव यहे मिता. रे रवा के हेवा यो ८२ य य  $\overline{z}$   $\overline{z}$ 

XIV

मेर्ग्ये भेरती PSV1 IW (યા રે અર્જુ - અ ચ્વ · લરે રે રે ન I مَرْ بَالَةِ الْمَارَةِ الْمَارَ الْمَارَةُ الْمَارَةُ الْمَارَةُ الْمَارَةُ الْمَارَةُ مَا مَالَةً مَا مَا مُ 21 25 127 247 2 2 2 2 2 1 2 1 2 2 ચંદ્રે પ્યુતા ર અર્દુ દ સ ચર વિસ मूद चर छ हो। रे भे तहेन थने रेते ही भेर यते सुर हे ले न रे लू Wa. a. a a a circi 2 2 21 12195 - Ela यर त्युर्। । यात्य हे वाहेशना रयम यते यातूम यु हो? ? ALAS CN 21 WAY A' A ] EN 25' येरि हरे. रेट. ज्यस रेमा मिस रेट. ख़्रा य भी र यति होर भेर य हेर यत्वेश हरू १ रय में ये स्रथस गर. 25. ९गूर. मे। रे. यतेव. र. ह स वरिंग रू स्व यदे थेर ह स भेर यादिर साधिरय यतिन द्याः ર્ચે દ્વમસ ઠર રા ખેર ચતે છેર चिर य गेर रू त्युर री। ण ल हे मिशाया विवास सरि भेरे. या वे. ह स वारुवा रो रे २८ खुर यम यहेरे रे बे ब आ भ भे के छ रर શ એર ચારે છેર ખેર ચ રદ શ છે. <<'2' Wa'211 ANN 34'5' Wa'

PSV2 192. यर ठर रण पर्देवे के न कर रवर [1.2 A] यें अर्कु र स यहे ugargर.र. विश्व श्रूट. वर. मु.सूं। रे भ मृत्र यर देते हो भर यते भुर रे. बे.२ 1 दरे खू. भेरनने। a. 433. 5. 5. me. Bu. 22. 12021 गूल में माने गर्यदार ये अर्द्र रश थरिः बहुदः वरः मुः व देर भिरन २ना गृद हि स २८ यू २ थ भेर 22 2 2 2 1 Wiz 2 3 7 2 2 9 2 3 रे। 1रे बलेन रहा सा बाहेगारद ભૂવ ચતે શેર દ સ ખેર ચ તેર અ भेव यम त्याम हे । भेद या वे रयदाये व्यस्तरा या भिरायते थ्रि. री। जाय हे हस यात्वास य आद भेर य में ह रा बहिदा ચે. રે. રૂ . ભૂન ચર થદે ? રેં લે ના અખેવ છે. સં રર ય એર ચરે છે. हे। भेर यने इ. बे. २२ य भेन की IEN. W. N. W. J. BAN. 23. W भेर्रे. य. रणणा यर, मृया मे. भ Wa. F 1 2. MZ. Z WE. Wa. Fa.

XV

PSV1 খ'থে' স্থ্ৰুম'থ' বিশ্বম'থ' ব্যাঘা W51 (24125 - WA. 57 (21-W2) £711พิรี ขณพ ฌิล พิล ภูล ฌิล เดิง 四至?、シリのいういち ณ वियास य में से देर यहेगा भेर ষ্ট বাৰ্মন ম' নেযাম' য' দু ম' বাঠিযা A Wa a d k સે મે a a E N E रर र त्युर में। यान ये कें भेया ગેસ મેં ને સુમ શેસ એ તરે તે विश वहेंन थ देवे कें रेग हु WE 201 गे. गत्र 27 तयार्रो اكُمُ عَم اللَّذِي " المَع عد اللَّع 57 3? यत्वे रय . ये g रू ?? ปลายายาวายาวายายายา  $\hat{a}(z, z, \tilde{z})$  લેસ  $\hat{a}(\hat{a}, \tilde{a})$  ખેતરી मात्य हे. रे. स्थर रयद थे. घ. रर. ગ્રી ગતુર દું ખેત્ર ચારે છેર ખર मालव फेर रु भ म फिव न ने। अट्रे र्य रयन् ये गरेया वे गतुर શુ'ru અડ દા અડ રડ પોરા કર ર (2)私刊, 日、32、32、1 美子到、21、 સેવાસ. રાજે 9. 77 રા ર્વે દ સાર્ [21B] นี้ B เสามีลายูร ผู้มีนี้

PSV2 75. (UN . FNN . CU W? . WA 27. વ્યસ ત્ય ખેતું દ્વ એર થ માં ખેરવેં वेश यहेरेरी। याता हे आर हरा ता रहिता ता कि वे हरा बारेग भेन ही. गलन ता रहिया या हर महिया भ भेन ने ते स ह र भेन a.a.19.23.24. 27. 297. X 11015' ปีชังพรามีขายิ่ามรัสญมาม่ र्रेते लेख गु यम तहे व य रेते है रेया. यु. भर थेग. यो. या तर यर त्यान में दिरे केन जेर थे रन भेव मवा गेर यातेव र र राष E 22.7) 1135. 2. Wa WE. E & A. D. D. S. S. S. GAN D. D. D. D. D. रेग्रा रे नग ता हे रे खूर २ रबर ર્ચે દામસ જર શે નાતુન શુ ખેર यति ख्रिन आह रु भ निर रु भ य २ २ २ । भ भे । याद वी खेर र्याद यें यारेया' वी यात्रू यद J. Z. BZ. W. WE. E.N. ZE. Wa. 5a. 25. WA. 8. 22. 2. 25. Àa ये ता से णस य छ २२ च 22 दि य . भेर हे। 12 यह ये घ 22'21' 22'2 JE' QE 2'2'E' 55'

IVX

PSV1 N. Norw 2 2. 5. 5. 7. 3. 9 29 2 אצה צון סובי אין יטב איז 125. R35. 2. え、み、えん. J. 2. 24. यते थ्रिने दयद ये व दृद ने' શવર તેર છે મું મ ખેર રે લે રા रे के गलवर यहेरारमहारे स. २२ गो. मनुम. यु. भेर यते છેર હેસ ચર્સ ? ર સ જેર ? यहेर थ भिर छ। रय द थे करेग वी बान्न-शु भेर यरे थेर नहेग דיאי שאיאי באי यर एग्रा २८६ रे. छ. ५९ हो. ชาสุรายานิลายารีาลงรุม 35. 2 E2. 2 2 A A W2 31 રેર. ગુર દ્વારા છેર છે તે ખેતરા જે थुर, a. देश य a. Wa. दे | 225 र्शे छ रद रेगे गृह देस गह वहिर या तरेशा झ्रास ठर मस्य छर. 四差え、av. Wall 205. 2. 目がれ. 53 DE 23 RIN 3 NI DE 3 २. वे. २. भिर हे। वाद द्यद र्थे झ 25.2. 2. 5. 2. 2. 2. qr. qr. qr. 229.27.212.27.27.27.27.21.29 यी-मु. भेर-यस हे मे र्वेचा रही।

PSV2 ยลง ผู้ลิ่าปี ณ สิๆล ยา สารา ยา מפרישי שבישאילן וחביאליטי חריתקרשלים ביטצוולת אישאי विः जाहवर्के जासा स्था भीवर वे के ना में जे जातन J. 22 ... यर्वदर्शेशर्र यरेषात्र-हु भेव ચતે હેર 5 સ જેર 5 સૂસ ચ ખેર છે न्यार्थे गरेगा गानु र मु भि शारी खुर नहिया नेर हु रे अ भेन री। न्यदः र्थे छन्दु यहे गुनु दु हो दे AN שברי שר ישר איציאי भिवन्दी हिर्याद रे दि रही हो र गुर लेख 225.2.25 원의사· 52· 2 월 2· 일· 2 문 · · · · · · · · 15.2.2224.55.525.21.2.2.2.2.2. વ્યસ ખેતું વેં તેસ સુસ ટાં ને સ ખેતુ 2) R3 115 45 5 42 2. g. 55. 2. 5. 5. พรั. ติม. พ. 21 Waid 1 3 8.55 21 W.C. र् भारत में में में भी रा या यागा 21.2.2.25.21 15192: WE !! 525·2·2·2·45·25·26

XVII

B N. ed. JogozB- goyB.

\* D. ed. gogeA-RB. N. ed. g. SCA-RRA.

| psv1                                                                | PSVZ                                        |
|---------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| यात्वर भद                                                           | 18-22-297-2-51-51-51-51                     |
| 27-225-21-22-22-22-22-22-22-22-22-22-22-22-22-                      | 10192.2.2.2.2.2.2.02.02.                    |
| वाद्तराग्रीया भेवः यातवः रु. २।                                     | 1015. (2) - 225. 2. 27. 27. 27. 27. 27. 27. |
| द्यार री WE मारद रा खा                                              | ર્શ્વ સ. ર ર . ન . ન . ન                    |
| २२ या त्यस मालव हेर दु में यहेर                                     | J. DÉ 2. 27. J. D. Wa. 2. 21                |
| यमः त्युमः मे। २ यदः र्थे यदः स                                     | रयम् ये मर्रा य रम् ही मर्र                 |
| र् हो भूट झरर य रे ले ने गरेग                                       | या ता ने बहिया हेरा हु यहे थे               |
| देर भेन ने लेस यते में स्वय                                         | भ्राय २१. भेर. २१ २१ २१ थे। हे भ            |
| २२: दें दि रया यो भिने हयू व                                        | ते. Wa हत त्यर्सेण स य त्य ग्लेस            |
| र्श्वेग्रस य ता भदेव सुभ यी स' भेस'                                 | ยามริส พูม พิล ยา พร ฮพล                    |
| ZIZ Z. CU. WC. JAR. ZIT.                                            | यम् मेना यम् शुः हो। नाद ने हुम्            |
| रैयायर छरि। दिर्या बोश्व रे र्ड वी                                  | 2. 201. 15. 15. 01. Fa. a. 12. 29           |
| हेव. २८. तयेवा यते भें वस. माले.                                    | นิ่ว นี้ ลุ่ง เปิด เข มียาง ยา              |
| (यति) त्य सेवास रू रु थुर य तेर.                                    | 22. 21. A. 21 (14. 2) x. 21                 |
| 之差2:21:21:21:13:13:13:13:14:13:13:13:13:13:13:13:13:13:13:13:13:13: | र्रा । ह. लेर. लट. हा हा भ.                 |
| घ्रथस. हर. द. खर. रा तास. जेस                                       | 53. 3. 232 21 QUAN ME N 21                  |
| 21 સે 2. રે. ચ. ખેર રે. લેસ દેવાસ                                   | AN 21 AN WA 25 2 MAZ 21 2                   |
| 21 रुव मुस भारे र सुभ यह गरा                                        | खुन मेयास ध रव ही अदेव स्थ                  |
| 27. 2. 2. 2. 293. 5. 222.                                           | यन्या थारे यतेव र ये याग                    |
| त्रेवरहे।। रेते क्रु. हे यया                                        | สโล้ พิศีล พูมา พระ 3 ส. 21                 |
| 지 않 같 같 같 같 같 같 같 같 같 같 같                                           | 25. 23x 2 W& 2 11                           |
| रणत् ॥                                                              |                                             |
| - C. ed. Jo SEA - 28B* 5                                            | - P. ed. J. el B - gor B.                   |

XVIII

0

|                                                                                                                 | ingungin du         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| वैशेषि                                                                                                          | बकमतपरीक्षा।        |
| psv <sup>1</sup>                                                                                                |                     |
| [33B] [ 2 यया य मूमस                                                                                            | [83                 |
| बरे रे रहे वे रहे रियु र दा रे                                                                                  | ·                   |
| रूप्द्रियायार् रूप्टेंग्यहेवाय                                                                                  | 1'93' g.5519        |
| य १८ त्वाय य उन में लेस ह                                                                                       | ्यः वारुवाः त्यः    |
| रे रया के ह्यास त्यस युद यते                                                                                    | િલેસ રુચસ.વે.મ      |
| नेंग्रे मिर के मिर है। रिंग्रे में के मिर |                     |
| त्यू सः युः जूयः २ भेर । रिगस                                                                                   | य राविव: रु         |
| र्द्यूर् २<br>ठवः गुः हे सः र्यायाः र्यायाः यतिः अ                                                              |                     |
| સુ. સુ. આ રંદ. બેંગ ના. રંદ. શુ. આ                                                                              | 5. A. 2201'Z        |
| यूत्र यते लेख रा य वर ले य                                                                                      | N. Q17.21.51        |
| र्यस्य हे स.स. रयेवा य                                                                                          |                     |
| गहर हैंगस घेर रें लेस व                                                                                         | Ý                   |
| र्दे। 1 त्र्झेत्य थ वे मूग थ गढ़े                                                                               | ÷ • •               |
| के ख़र्र य रह तर् वर्ते। रेथ                                                                                    |                     |
| 2. 24. 2. 2. 2. 2. 2. 2. 2. 2. 2. 2. 2. 2. 2.                                                                   |                     |
| بطاعرين ومراح مدين الم                                                                                          | 1) a)·(4) ] 2       |
| 2 y y a y a y a y                                                                                               |                     |
| (1) a 212 Fara 2. 172.2.                                                                                        |                     |
| เ ผู้ลามามิโล' มา . มา พิจุพ.                                                                                   | ग्रीट. सेंग्रे.नामा |
| איל אי אי השדי ש השוני אי                                                                                       | יו שבי איך          |
| Jar 2) 3 2 2 an 2 an                                                                                            | देवते य त्य रा मे   |

PSV2. EA] 1 g. 301 M. J. 24. ९<u>५</u>२ रा. ५५ (८ पायाया चास उव चीरें लेस में। दिला मेंवेया सुन्धा 5ंदद त्रुसः वु यगायाः दन्ति मासः रुवः शे हेशः 1. Calal. 52. 5. 8. 22. वे मुग य या सति स हे। تاريخ ع كما حكمة م.ج ع عدمة الم مد كر هما אידעיינייקעיאינייאנייאניי रियम् री लोस था १. भे. ८ मुद्र. रा. हेम. दुन. मियासाय धेर है।

दिक्ताविरचितायां प्रमाणसम् चयन्त्री दितीये स्वार्थानुमानपरिच्छेदे

PSV1 खुर्ने 11 भे हेनास यर देरय तार्त्र्रेता य भाषा यमूर ने ने गलता मु ग्रासत्य यम मु यते मु महन र् रेयास श स भिव ने। निषेस यते मु देर त्यस देते न्वेस यर रीर य wa a a ? 2 1 1 1 2 a. WC: खून्यम्परंगु; À' २८ यते And x 21 . EL . El 21. त्यार हे। उल्राय है। यार्गे सः २८ खूवः खेरा वार्तुसः माः भटः वासताः यमः मेरः य' देर' र घता यम र र मा में वावसः स्रूट्यसः सु दूरः थः भेरः นณิ มิ พร มชีร ขามิง रे। 1 मात्य केरमेयास ग्रीस केंगरा सु. मे. तयार हे। मे. केंग 59. 7. ATE 9. 201 N. 21 Wai ?. AN 22 איזאי איזא או או או או צא או צי אילי 2131 A. Z. (UN 21 A E) 35 5 2. czyz. 21 ) 2. 2. 2. 2. 3. यहिने में न यम युव य वे भाषित

XX PSV2. ותאמיעיאי שבהיבודיםיבאי सु द्यमा यद दु य नासता यते. มูลสัล รุ เฉยูร สร เริ่ง ย. a. Wa. BI rd x 2. J. Wa. 21 95 गिसने लोस यर मेरे य भाव यते श्चेरः री । सुव: यः हेशः सु: ८ यगः यमे J. 35 Waa w a w 5 4 W5 man 20 57. 007. 61 यानुसः सेव(हेव)। त्यत् यात् सत्भात्य यहेव यते छेर माने ना ता है यसता यम. र्युन् य निन तर्वेय में। 1 युगस ર્તેન્ડ ૮ ૬ સેવા ટાવા સેને સાચતે यावस भ्रायस व रूव गर यते a. એન્. ચંગ્રદ a. એ a. a) । यगाया यस वरिवा (य' ह्यास a Wa 21 125 2 55 2 2 न या लेस या यति भुवा ता रवावा यानिन्नुत्वान्ने रे बार्दव वे સ ચર ર ચ લ ભૂવ થ વે & พิล. ณ. ร. ม.ล. ล. ณ. เพ. น. Wa a . Q . a ] ? . we a wa. में यादः वी हीन्।

PSV1. विन् 2 य वे यार्ने भे ज यर थे 25 2 a a 2 2 wr a war b1 मान गे अन् दा रर भेगा सम विश्व य वे केंग में यूया भरे। व्यवयाने घद्द यार्व भेरहे। रे.वे. बाहिबा ता हे. भा य यलेव.र् 2] จิง ข ณ พะ พิง ขึ่ง อิง गरिवा मुं भ धीन यम ने मेवास 21.21. Wa दे। (22.3 रेग) यो रदोता य २ वे व व के मा תבתו עדיבלדי עי אי תקדיםי พदः तर्देतेः त्रावुत्यः यः देरः षदः いれ、まれ、コス、ちょう「IIIへ、ふく、 २ २ . त्युर चते त्यू गायते यूम वे दे तरेम बाहिश गा वे भ भीव मी रादिन भे मरम यारेया मिं न मु धिन ने लेस (2513-21- Wa. a) À.र८. खून. थरे. र. य. ने। क. दबाद देवा त्यस संभाग या भ रुयते द्वा भ हर वीं मुर दभा ม. พ. นผลเล ( สามพ พ ) สเรม ส์ ฮา. เชอา 1 सूत्र यते त्यू ता य खूर न ने। ) भेरे र्दे य ९८ गराता य ता सेवास

XXI psve. घरा भेर यते हुर। ભ્રિવ ચ વે દ્વ દ્વ ચ ચે દ ચ યેવ हे. गरेग ता हेलू य यवेन र् गे दिस था त्या र यह यह થા દેવા તા માંગ્ર માંગ્ર થા શે મેથાસ. से। । याद वास रदे ता राष्ट्रवा य रत २ २ २ मिला य छेर र रयुद् यन यु य ल रहेला य. ने लून ह्या भाषित यह ण न्द वस हेस.स. रयेग यते म भ भेग दे। । यादाया भेद Ba. 2. र युद्र यते त्रीयय พีร - 21 देरे दे गौदेश त्य श यहें ? ما - [339 A] = حد ما كر ما م मुम त्याम यम रेयास राभेको 2). 47.2.2. 2. 2. 4. 4. रेश व र रारी के पर गर वास यासाय यम होन यम खाय लगुम 1 1 Mar 21 ( 9 1 2 1 2 2 2 2 3 אליתסו קניבים र सेवास यते सिर यर. אאא שָר ק שאיז בי ק חאמי

PSV1. यते हे यया ह्रा भ गुन हेंचे यनः त्युनः हे। म्रथसः हरः ही. यद्वा दि र गी स द्वाव य भव यते 37. £ 112 2 QA 5 WE 3 20 म भाषा सेवास य रेंग य न्दर यहे מקמיהק לי אאי חר אי דראי 217: होर: यन: पर्युन: हे। र्ने: हरा त्य सेवास येते रदेस ये रू. שַקיעיא שאמיש א אין אין E. QI. QIA 21. 121 A A W2. 21 दे यतिव द्र या ता संगे यत्ना 2. ru. me. 2. rue. 2. 24 me. n. चित्र त्या W C. 2. सेर. म. त्य सेवास यति शे दाग गुद हरा देर त्य સેંગસ ચારે શેમ જેં 27 રશુમ માં 1 दे. खूर देन. बाहेबा ख. एहू ब. ख 25. 2. 2. 2. 285. 27. 2€5. 51 1901 RUI ZUWE à 232 20 271 हे. भूर भूर य भूर यहेर यर भुग्री बट.र. महत.र. म. भुर עה השבים שר בחאי בה मणभ रव नू महेन यम यूरी रेखबेन र अदेने र गुराय ณ. พ. र. रे. चे. चेया. र. र. भूभ. खर्न के.

PSV2 यम् रयाम् हे। यन्या हेन् घगसः हर ग्रेस खुर यते छेर मे। । देख्याः व गार आद र्यते हराहेर N. रेगारादा रेग तहिव यर छेन 21. 2. WE: 2. 35. 2540 35. 27 भे मेवा था यार तयूर हे। ह श. 35. W. ATNN 20. 75. 2007 શિયા ચાર ચારે આ પોર રો וציפודי שבי פון זיו מי יאאיזי WZ:21 ्र्र्सेगसः हुभः यः दे यविवः वे Z'RI WE Z'RE JE JRAI IZ' र्दे केन ता सेवास यते हिन यर エンーにからて、い、そのと、 यते हो लातन्य सेन्य स พेबर्बे रे र र दिवर हु रेवे गरेग त्वाता च मूमस तार्द के म् यते के रे। । याद त्य कुर थ रू भ्युर 21 FAN RU FUN 32 55 到 x: 21 (21 · W 5 · 243; あえ □ Ĕ 5 · यम् युर्ति। दे यत्वे न दे तास. ושה שוד קר אל ועאי אהר בסואי नन म्पास ठव री रन रातेव नु

XXII

PSV1. मग्रा भारतः मृगा भारवांद् गहिर. यम् मु रेशेरेक त्यात लेयायी. र्भे वस त्वात्य य वे भाषित यते 3天·千11WE、2至3~1 हणसः गि. री. जावन हणसम्म वेदा โปโลล ซา ผูราย 348 ยามพ ธราม में मु में मुद्द र भह तया हा विस द्य य सु य ते के बास सु यहर यते। खूव य हेस सु द्वेषा यम् हेर यते मु भिव न वे द्यगायर युव भूभ य र्ज्य में मारा यम सारा यम. ्र्युन हे। यावव रुव हरास वा ह्रणस हव ल्वेस यहे वुष य येर فاكر بي ج الك علمه، ج مح ع a. र्सेबास थ. a. me. यहेंद. यम. मुरे। यात्य हे तर्रे र्र्य था มิ่งี่ พิรุ่น เชิ้ม ฮาุนเน วิ ม' Wa BIIS 32 20 20 21 - 21 ATT. A. Z. W. W. W. W. र्धेण २ रेन भे रा खुव में लेग **ひまれ、シート、シート、**)テいれ、いんすう ररेर वेस य देवे भेद यर रयुर

PSV2. त्युर हे। आव लावा त्या या गुर משותו בי a wa u a a f u a Br: FI हयास ग्रान्यालन मुर्गु 55 ने। 1 हगास रव ही व हिर यर दगा मासवा रोट्-मासता हु- भागमेला 41Q2 A. BAN 55 BRI 23, 1201 11 देश यल्पद दे य यू यते कैंगसःसु यहु थरे। येर यते मु भेन न हेल लु לאיטו עד. שים מי איז איז र्श्वा में गाला यम लगूर मेनिवन् रे रेमेल. रे. मेगस रुद्रत्य लोस य व्राय केन 지 월 3 국 1 1 4 4 4 4 5 5 3 ता रुगिराय मुरास ता भा यहेन यर दुरे। तिरेर मुख्य à wig 2' [117 B] 2 zzz a.a. a. wa. b. f. f. a. E. อกิ ยิง รี่ เชียง ต์รร 5 य 3 यते खेंगारा दे 2 55 स्वावे लेख यस्य या भिरदे। 17197 5 9 255 92121

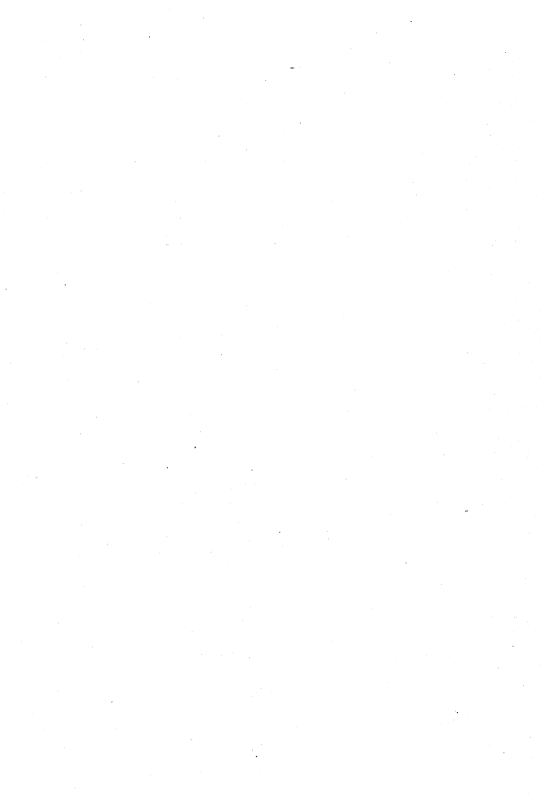
XXIII

PSV1. यते छेन में। दिख्य व बेशगान र् श्वत्र भेरे र् च या था सेवास ยาณ พร. ลิง. ฮู.ฮ. พร. มิ. त्युह्त हे लेग हे खुर गगे. न्भ यहतः यते येनास महिया माह्य केंगास स त्युर में। दिरेंग हीर गर्नि ही ज रारे हिग भार हिरास छन् यन् या त्यस है स फेर ही। देव गाद बेन व बे दहुर य मिन्द्र लेख रेगा السره حرج جي الانتهام بح مع ال રે વે ખુવ તા હ્યું સ શુક એડ્ વ २. तज्य रा देर भेव हे थिर. N' gan N' N' N' N' 7' 7' 7' N' तसूर यम् द्वीवा सः यति श्रेम्मा याईय लेद मुरु यस यते गवस भ्रयस्य १ हे भ्रेर र बे बेर्गे. रुषा दे खेर, दु, दुर्य भे त्सुद ચતે શુ મને 11 दे ? શુ મન્ દ્ર ચય એ र्येगा थते. मुन खून य भेर थ ما· سُم · مُ الْ حَرْم ع سر ع ماد · ने.मु. भेर् . धर रहीना यते मु. २ พิล. ษิโลเรล พลเยา ลา พล

VXV PSV2 र्रेस थ देव भेद थर त्यार द्यार दे। 15, 28. 2. 45. 2. 2. 2. 2. वेश यहेर य न न भाषात यतेः देवः ही ; देर्गासः गहेवाः गहन केंगस सु तयुर रे। 1 देते के महिगरा दर्म य ने सून a. a. Wa. B. Ra. 755 ar a. 2. જો. તુનુ . 2. જેટ . જો & ખેરેની שמיבה לאימאי שולאי אאי שאי المَّحَ، عَ مَا مَ مَعَادَ عَادَ مَعَادَ مَعَادَ مَعَادَ مَعَادَ مَعَادَ مَعَادَ مَعَاد مَعَاد مَعَاد مَعَاد مُ سِرِهَا اللَّهُ مِعَاد مَعَاد مَعَاد مَعَاد مَعَاد مَعَاد مَعَاد مَعَاد مَعَاد مُعَاد مُعَاد مُعَاد مُعَاد مُعا سِرِها اللَّهُ مَعَاد مُعَاد مُعَاد مُعَاد مُعَاد مُعَاد مُعَاد مُعَاد مُعَاد مُعَاد مُعاد مُعاد مُعاد مُعاد مُ र्बेन नन मेन व के तम्म यर श्रुर द्भेग साथ के घूर्य ता वर्षिस वस त्युन में।। यार्र्यस भेद चार्ड्य स' त्य सेंग्स यते. JAN HAN A' J' DN E ₹45 5 an 2 5 as a 2 a त्युम् २ भूम द्रभग भाषा थारे 5 . A. 21 Mara 1 રેતે. છેત્ર એ નરું નુ ચતે ભૂવ ચર્વ हेस.स. द्यण यते ही स भीव. री या त्या - 54. 7 देवा जी तर्र ส. พร. ริม.พ. รุยๆ ยุร.

PSV1 यते क्षेत्र में। त्येताय भेरं र् डेवःगुन्। मुने वित नुकुर वे त्यार। देवेला या भा देवेयास यम भूदेव थर यासत्य यर होर य वे भे वर्तेर्रे रेगितर् य भेरेर् जेवणूर मेंगरा थ ने भेर न भेर दुर य 33. 520121 21 26. 2. 22. 200 ચતે શુર ( रे. चि. व. मुं ખેવ રો) रिव् यहिया ता तृ रा वे मुखाय मलेस में। तयस मु र र तथास य यालवर्तामु दर मु वालव रो निर भद दर्श्वार व वात्र्यास रेगा यु भु यु र ताया य र म्द्र य त्य र्थेगस य त्य वुर्दे। 199 11 W5 2 37 2 2 5 2 45 द्यिते । त्रद्रोत्यः यः भेदः दुः मैवगुरः मुन्न ने विंद दु खुर भे त्युरा रेने यहिंग त्य पर् य ने गन રું આદ અદેવ સુય દુ ચ શુર દા न्त्रं वार्रेयाः त्यः त्र् यः वार्त्र्स שׁליך שאישיאי איאיר 2.2. [35A] CEL. 2. 2. 2. 12. 4. WH. alts' 21 Wa a 1 122 . WS.

PSV2 XXV અ ખેવને ા અદેવ સુરા અ ખેર ચતે खुर री । जु અખેર કે અ हेवास छेर। 1 त्योया था भार्यीयासायाने अर्देन यर गराय यर होर यर तर्देन य भ भेन ने 1 1 तर य ลา กลุ่งเขาเขาพรามีราสามา ९ युद् दः रेद त्य सेंगरा थ. 202 - 22 27 र 37 5 24 वे। दिव महेया य एन के आद रुवाया बातेस हे। तदास यु. ٢٦ × ٢ · ١٩٩ · ٢ · Wa · ٩١ मुं मुं जलन रह भेन हे। रयेर र् र्वा. स. पा मेवाय रे . जावी. איתו אדלי צו רא בואלן לי תוישני त्रीयायाः भेर्न गृत मुन्य भेव हे भहेंगसः थेन। दिवः गठेया त्यः तर्यने त्वात विवाची यद्वे **มุม.ม**. พิล.वे 1 दिव. याहेग. 12'95 2'2' a' MAN 2'WG. àेन् à à तहार य न्योगस นาณสารัสาสาย มชัยเฮา શ્ચિયેં 1 લેસ મુચરે ઉંદ ZĔく ZIT おん11 スイオ WE



PSV1 यात्रयास' गीस रेया यु यविवा मिन दुस छूट नार्रेग्रा राषा यर् हेर्या त्युर् हे। त्येवाय छिर यम् भेर यते छेर देव बहिवा (4' (45' 2' 3 र' त्य' ने हिर यर चेर य भ भेव यस महिमा एस दास्व れ、四差く、21、2月みえ、みまれ、2 (21 2 25 万 2 2 2 2 3 2 5 घरायर त्युराय भेर्ने 1 याद देवे बहेका त्य एतू य के यानेश मिं केरे लेश यहेंद्र य रे.त्या อาดลาพร. พร. ซาร อาภิลาม พลา 10 W5 5 55 7 7 7 7 2 2 2 1 रेंग्रू में के मारे मारे मारे का राष्ट्र यते हैंना याने अर्घेट द ने न रे। र्घेर २ २. जुर य लेभ युव < 51 2. 23 Z' Mar AN यहें य खु यते। 1 देते छेर देव करिय (य. ५५ व. ने. म्. य. णहेस हेर रे देश देश यर य् मुद य ने रेगस्य या भाषित्री। त्वारा दा बे ह्रूग य यत्ने रुगे। यदेव रुगे 3 यार या त्यस वा यार यहे 245.1 किश शु-यारे द्वारा ला सेवस

PSV2 या् बुयास गुरे देवा युद्द देवा युख यान्यारा [ 118A] आर्टेवरार यासत्य यम् हेन् यम् त्वुम् हे। त्रद्रोगया सुन्यम् भेदयत् केर र्वे यकिंगाया एत्र यामुत्यर २५: २. 35:55 1 तद्वेत्याया J'A'Wa'2'BT'5' ERIZA ्रम् यते झेर तायुवा याहेर 5. 2mg . 2. Wa AI 105 шूर देव याहेवा त्य त्र य वे मूब याँगेस से दिस सुर म दे त्य ગઉંશ ઉંડ અ ખેવે ગવર મેડ છેરા र्म वे म लास गुर देवे वाहेवा त्यूसंय लाहे पारा य भर्टेत म भिन में दि भूम मूद में रा रेभ यहेर्य सुं मुरेत हित रीन देश गहेग ला लनु य दे म्रूभाया मानेस मिं वस देशयर. यात्रू याने रे में पास रे । प्रकार व वे मुन्राय यते हो। भ गुर्राय 55. 17.2. वेस 2 2 a a for यदे। दरे दग द्यास उद्द ता

XXVI

PSV1 ZA. AN Z. AZ. WS. BNN गान वेग लगलाय ने हगरा भेग 12195 35 9 2 5505 त्दा थ वे तयात्य त्य र्ग व र्वेन कर त्यय य वे बाह्र ' ર્કે જારુ આ બાય છે. તેવ છુન 5.25.21 WA 2 1 1007. 2. 997 21 55 gar 55 55 यों भेर य ने त्याता य घेरे य અ ે ખેવ વે ા રે ચલિવ 7 मात्वन्ताः भन्न यहेन्यम् छते। ומתי הי בזואי אי לסואיטי र्भेन न त्वी य उन भिनयते. 23 में राहेव र भ युर थ ता रेगिल यते हेवासाय याहर हैवास. a'waid di a tit रेंवे हनसाय धोव है। त्रमेताय भेन खेन ह्यास दी भेव। हिगस गी. री. प. ने हेगास दन इन द्रद्रियाय ला घेन या भ Waid 5 35 801 27 005 या ' त्र त्र वेता यत देव न અર્દે ત્યાસ વર્દુ તે વર્દતે લેસ 2रे रे हगर 35 5 5 2 \* 2191- इति उद्मातथा च PS1 दत्यत्रापि।

XXVII PSV2. यादः तयात्यः देः वेः ह्या सः अः भिन्। **તુ**દ - - - રીવે છે. ભુવ ચાવે કર गुः लस् र्टः त्वात्य र्ट् कृष्। वरेन कन ही अस में म्यल સ ખેવ શે તેવે મુદ્દ દે છે -ચ ખીવ ના અન્સ શું ભાસ ચેન सित्र. य. रेष. ७. ५ वारा न 25. 21 दे राषेत्र मु जालन ता भट यहेन् यन युरे। भिष्ठुन य त्य सेवास य में वास य ने हणस भिव हे। यहेंद थ वे मूच य र्श्वेन न तर्षे य रन भिन यते 235. रें। वेश याद यल्पदय रे. त्यः हगसः दे। 19 मेला या मेन खेर हुगा र में मेना हेवास य दृष् खुव हैवा म्यास ता मूम. 225 त्वास การ พัรเนามาพิล ริไ 5.22. साथ यर त्यार रहे. શેમા તરે તે તરેતે અગ તે. वेश इ यते अर्दे तर्दे वे त्र्येत. ZR - FA - 5 W 2 2 R 2 4

PSV1 र्श्वेस से।। वरे वे हवास तेर र રેગયા ય ગાયને તે દિતે છે રહેના हवास त्यस सुद्र यते यसूर यते सूर। 15यवायम् युःयते म्वेश्व थ W5 रमूस यूर भे त्यार लेर म्यास Mr. Ar. 5. 85. 47. ER. यर तगुर में दिवे खेर तेस. च. य. लास. राष्ट्री म. तस. म. रे. रे. य ला लेखा यते हियास गी लेखा य छेर छे हमास वास युर [35 B] यते लेश येन. मी. ट्रे. हमारा वे २ भिवः वीगाता हे हान रो। तरे सर के मते हे मग त्य हवार्थ गु. श्र. वर र सुराय みれえ、留す でをち、コス、マス、私 वे. वारे. भूम. २. भीव हे। या न रेग अनः वन्दर। ઘ્યસ જન મુવાસ સ ચર્ટન શ્રા ખેવા 1997 रेन् ये ये नन ख्राय रहा वे ह्यास व भेव हे तिरे थर हेर्भ सु रयवा य ने रे यहेरेय ૡૹ ઌૄઽ ૡ૱ઽૻ ૡ૽ૼ ૡૣૺ આપેર A. A LT . A LT .

PSV2. र्शे। विदिःत्यशं भवे व। मुगर ठव्लिन्न यस्व यते खुरा È स. भ. ट्यवा थर. यु. यते. man 21 Far 39. 29. 29. त्यूसः वु बेदः दे। हिणसः 21. 21 EL . MC 52. 21. र्रब जेंद ने हैंगरा धन छता यर [ 1188] वगुर हे। दे त्यस देश मुं यसूत्र रते. 25. 1 (2) 12. 21 52.21.12. यह्ये अ यते ह्या अ ही न्दे अ ... रेरे हणस उब जेब छे? रे हगरा वे २ भेव वे। हु दे ર્ગેસ ચતે છેર દ્વારા છે છેવે. र्वे वे ने मुदे द्वा यात्मा ने. דיואיים אי שאישי לתיצוי रे भिरं यहेरे यर दु व रे भर २. भे व. में। याद को खेर हरेगा ENA 35 FMA & DES 29 **२९. समस. २८. म्या श. ये.** નयद नु दुसय हे अ भेन है। र्देव: गूट: हेस सु द्यमा थते. भर्ते से द्र द्र या या या दे। 4197 3 2 2 5 a. a. a. a.

XXVIII

PSV1 रेवासायाणना यहेन्यम् मुख्य ्र्युर में।। हवास ग्री लेस या हेरा द्यना वा दर्स गुक्त वे भ Wa. B. 139 214. 27. 5. 26. 28. र् वे भेर य व भेव के जिन भर ह्या थ ने हेवास व सेन र् देर् न उव भव यत खुर. बेश याद शहेर थ दे ता याद गे- क्षेत्रा द्व य पद्मित्यय हल र् त्याया। तर्द्राया य उन ही. हैवास यस वे याय या भाषा र्रा। देशुन न आदः मान की खेरा । भ जूय यते मेवासञ्च भेव वे लेख राष्ट्र यम हुत्री विश्व मे लद्रोप य गरेग तेन त्यस् हेस. तथवा जे कुर त्युर रे वे भारे भूम के यसूव यहेंश ณ พิฮาพ พรีร ม พลีสายเร RAN & 35 55 1 FAIRI REP. - 35 ) Br GN-1-5-12 สดิล รู พิราาณสู มพิลา

XXIX PSV2 21.75. 25.21.WS. 95. 2ET. ~~ ्य्यूर्री।ह्याल के नेस मुं राग्नेन हे। तद्रेता य. दुव यस. मन् नकेन्यते क्षेत्र वहें केते. વે સુવાય સુવે નું તેવી ચારવા ખેવ यत. युर वेश गर यलन य देते खेरा तर्रे ता रा रेव रार येव. 4, त्यून हे। त्ये ता था उन मिनराय वे भे तयाय हे जार र्गे अन्त्या या वे यहित्यत ्यूर्य थु. युरो। वाला हे हैं रे रंग्वा यते में तर्येय या दे रिवा मेर भीवा वे दे दुवा લા અલુ છેનું સેવાય અને રાગ રહેના E: 315.5. 2 3 9 2 3 4 12 N. त्यू रा यु हेर्द भेव यह क्रुन में भन्न देश तर्भ र वर्ग र वर्ग 2 . QA J . DR 5513 ચલે ર પ્રેર ચ મુ ૬૬ ચે २१ २ २ २ २ म्यास रेस युव

PSV1 यते होर लेख य भे हवा य देर 55 मिया थ. 35 m. मया N N. 四差ち、夏)の天下のある、2、み、 2. 27. 21 2. 20. 224. (21.4. חהי שרי דרים לשי תקאים מיאחאיצוי ארך בים אישיאן हि खूर थे सुं न दे तरेवाट गराय. 37 g. 2. 55 01 Na. 27 35. थः मूच यः दे हे र कु र र र दुस यूरे. दरेश येरे के वागाः दरे लून मा Na 27 25-21 र्ठया क्रा वर्रेड था देवे खुर वंवे। व्यं मारा होर र भी तयुरा 17. 3 ar . D. E. S. . 5. 2. . र सेवास था जाूद भिन्न था ने नाभाषा होन्: नुः वी त्वुम ही हु QIN 51. 55 . 817 35. 31 ZIQA·WA·I रेंग को न' मालव' तारा गुन ने मून] 13 द्रोता थ' मालव क्रिमग्रद देवे मिंद नुकुर यम छेन्दे।। याद वी छेर दरे दि जराता यर. होर यते लेस भेर ही मुग यम . ग्लेश यश हेंग्रेश यम छेर थ देते

XXX PSV2 दे व्यु य र्थे वा श य ये मुना 2: र् - म्बा थरे म्या भारा कार 2.3. 乙首、公天、公町下千1 1 त्या ख. वु. तु. ता सेवा साय. मूग्रा ता तर्द द्वा तारा याद. 天下: 2.3. 教子: 2.2.2. いいううう हे खूर दे भे सेन दे बासता. इर्ग्रे मुन्दर त्रु स्यूते रह ZIGA - 15- WA - 21 - 2 - 12 - 14 พีร-21 พิล र् ते ते नामायाने गराया या देत्य रुभ गुर तर्देन या देखा दा ยามามามณายางมลายา เลยา Q1 21 E 119 A] RI. NOTA. य.म. खिया. भा यार. भेने य. र. यासायाः द्यायासायाः द्येदायाः व्या यर रश्र हे नेत्य वस्य 55:35. TIMIGA WE! 4199. વાસ દેવસ છેન તે તે ગામના रिम्रेत्य. य. यात्वन्ग्रेस. ग्राट. र.व. त्रे मेंगा थ व वर्ने वे तरेते ग्रासारा यम् होद'या भीव हे लेश ઐ<u></u>ך ૽૽૿ૢૺૼૼ૱ૡૻૢૼૼૼૼૼૼૼૼૼઌૹૻૻ૾૾ૺૻૻૻ૱ देते छेर हे भ सु न्यम यते.

PSV 1 [53A]]2 21721 Jav. D. ने न मा खुव यारे केरा मानव केंगरा ર્સ લેસ Èન વન છેન ના ભાવન พट जाता हे दे लेख यते सुरा 지었지 관·지 분 5· 2· 5 5· 회 년 3· यर त्रीय यर त्यार हे। · AN. 22 AZ 3. 3. C. C. L. L. यूत्र यत् वेश यहेर यर त्युर EIIZ M WE TRUB ? 2 102 WC. q. & N. NAIL & & X. JA

C140B] रो यया मन्त्रसः गुर्ग दे सु र कें भ ने माहन केंगल र्शे। यहेंद्र य लेग य य तहन र्गे 1 9 रे में आदा जाता हे रे रे 월· 리 월· 리 원· 리 문 국· 리· 국 다 다 읽다 2 WE 24 21 55 JAN 21 55 TAN 39. 2. UDI 2. Ma. 21 חיזי אי באאי בי שאי בי אילי בייאיל מיין

वैद्रोबिकमतपरीक्षा। PSV2.

दिङ्गागविरचितायां प्रमाणसमुच्चयवृत्तौ तृतीये परार्थानुमानपरिन्त्रेदे

PSV1. रे धेव व दे षाव। भे. मेर में भ भं वर्ष यम त्यम्। 1977 भु भे हण में लेख यु यते 3) a. 2. Fu ar 24. J. 95. X. े बेस दरीते माहब केंगस स यहेंन यर प्रार्मे ॥ श्रेते हेम मालवःवे भेद्र या २ भिवःदी 13.23. Wa. 212. 37. F. Wa. 21. 2. 2. 12 3 95 D & N र्से लेख हुस व महत्र कैंग स सु १ शूर्रो । रि श्रे के Wa a ?? देवे. यस था 35 वा सेवास था אי אַר אווליאַ געיסקיטאי a.a. J. mr. 2. 285. 4. 4 यते खुर री । भे हगा य देर 232 2 2 2 2 2 2 2 2 3 3 3 4 3 3 2 3 3 3 5 1 3. La. ana. 2. Wa. al. 3. A. UN. F23BJ 21. 21.35. र्दे लेग भया झु. 2. ह्या थे लेग यते होते देव रे दग वे हवा 

XXXII PSV2. यसूर्भयायें देरे केर अल्युर। भ्रा में में या रेश हु या तर्म. 22 N. 2. R. 2. Fur 2. 37. कें भेष यते खेर के मुग रा यहेर य बाहन केंगरा सु तयुर् हेर्दिभ यात्म केंस मालवाते सिंद या आ सिवा दी 15.5a. Wa. 21 - 79 - 37 - F. Wa. वें लेश यभूय यह यु य रहे. N. ME. 32. 24. 32. 24. भेन यते थेन गानन केंगरा रा લ્શુર મેં 1 રે છે છે સા ખેવ વ ने ता द्यू राय तेन ता सेंगस थ À٦: ٢. ٩. W2: 411 8. 2. 2. 3. 37 War 2. Q. 21 2 2 ar War 5. 2. 2. 472. 202 37. FILA. हण २ . 35 . 5 . यस्य २२ . छ Q. 9 1 21 Wa 5. 22 2 2 2 7 21 भिन्न यते यूर् रे ) होन्याय प्रेन् छे. शा श्रेर. भू. मेग. त. भ. 2. मण रेख इ. य. २२ - २व. 3. 02N. Elg. 23. 21 22. 212. ेगरेंद यते त्यू भेयू.

XXXIII PSV1. PSV2. ચારે છે: માં ારે ભ્રાસ્ટ્રોરે Bq: Wa: 21 दे ही में 1 1 दे प्रम a. तरेर यस्र वते रे भेरे गरे यस्रय નેંતે વેન ચસુચ રુ ખેત ચમત્વન મેં ા JA. LE. JN. 87. 28 2. 2. 29. सुर सेर थ भेर हो। दे नया यस्य छर बे के रे केंश ननकेंश रुव यसय युद्द भेवा 1 भ्रेवि रद रे यहस यति किर दे। बे. ग्रेन दे. देश य नन यहस थते الَّى الله عن ا المجموعة عن المراجعة عن المراجعة عن المراجعة عن الله عن المحالية المحالية المراجعة عنها المحالية عنها عنها عنها عنها عنها عنها عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله ع المحالية الله عن الله عنها عنها عن الله عنها عن الله عن الله عن الله ع الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عنها عنها عنها عن الله عنها عن الله عنها عن الله عن الله عنها عنها عن الله عنها عن الله عن الله عن الله عن الله عنها عن الله عنها عن الله عنها عن الله عنها عنها عن الله عنها عنها عنها عن الله عنها عن الله عنها عن الله عن الله عنها عنها عنها عنها عن الله عنها عن الله عنها عن الله عنها عنها عن الله عنها عنها عنها عنها عنها عنها على الله عنها عنها عنها عن الله عن الله عنها عنها عنها عن الله عن الله عنها على الله عنها عنها عنها عنها عنها عنها على الله عنها عنها على ال केर रे। हि से घल यर गुर עי שאי שבי לאי עאד ישי לי י Wa. 59.5. 1. 2. 35. "13. र्ट्रोवा यम. शु. हो रे त. यभ्रय युर त्रोवा यर त्युर य्यू सं थ नृद र्देश उन नृग દે! તે ત્ય જી લય દેશ ઠવ વેમ वास. गान वी केंस से द्वीर य AIQ7 21 WE AIL 7 55 29 24: [ 141 A] 21 लेस. मु. य. यति केंश त्यान य सेन यते. n'aa ? ખેંદ ચારા ખેર બારે છે. हिंश भे. हता. यहि लेश यभ्रय र्देश भे हगा था मिं न यभ्रय हु मुस विश्व मुद्द वर होते। हे. र्देवें के में यन हिस जे युद वर्भ भ्रा हिन ने नम खूर यहे यम् खुर्ते। देशव भुभू यि वरे रह वेश यान देते केश दे याहत. 29 21 लेख म य भेर त्यादेते. र्त्वियास त्यान में। दिने भूद खुव हेंस. बाद . भेर य. दे. या हव हेगा स र्भेन यते दूर हिन यर यो سم، کم اکر رو سر بر جام مرد ચસૂચ ચુ નદ ભૂગ ચતે છે. र्यार हो। हिर थर वस्व व हिर्यम् यस्य हा त्यन्यते 55 gai zia 1 1 Dar a 22 24.20. 35 य भ्रेय न रहा ख़र यहे के सिव य तूर यर मेर यादे गर ...... त्यातः वैवा भेदाया या भेवा है।

PSV1. यमः त्यामः त्यानः वते क्षेत्रः मा क्रेन देते. केस तर्वेव यर त्युर्री 12. G. 4. M. L. H. Far. B. Inda. રુ ખેતુ ચારે છે. તેમ ય ખત बाहव. देवस.स. त्युर री।यसूव 213. 2. 29. 29. 20. 20. 20. 20. 20. 20. 35.7. a.a. a. wa BIZA. मिर धर देर थ खस बावन ख गिनेस सुरद्ह् ग में लेस य रहे स B3 NE. J. MA7 W. QEA121. ลา พิล 212 สาร พธุราง 21 a. ma. 21 12: Far 2. 5a. 35. भु'यावन मु' तर रे रर વ્યુવ ચ તા તુરા ચ સેવાસ ચતે & . वाहब केवा भा सु महेंद यर गुर शते थेर भेष गेश माइर यम् ? र्श्व ने गुन जाहव केंग भ सु गहेंने 27 RUTIIOGA WE A देश य अदेश, वेश य य दे धेर्डे के की दाह न के जा रहे। राषु भ

XXXIVPSV2. EN 50 M' SA M' SA 21 A 217. यते अन्मे १ । निश्च य स्रुव यर Ð. Z. 55. gyarzı. ~3 Japan. र्देश देश यु: य ने यते श्वर देख 王王·王·四·3·WE·3 मग रे भारत्या हारा भेर यति ख्रि लेख यु य भर याहवः दिवासः सु तयात्रः दी 128 2.27. 2. यते. के ઉ ત્ય ખાત મુદ્દુ ત્ર રો છે 2/21. W7. B. alda. a. En a. यानुस सु तह्वा रेस द्व य. तर्रे ने हिन यर, हेन यते 27. रे। विव येट वा भीव यावे 비여국 (21 원· (2 5 1 21 년 일구) 21 전 도 21 원· (2 5 1 21 년 일구) 21 전 도 21 원· (2 5 1 21 년 일구) 2.95. र्भ. मूय. 25. मु. य. 95. mara me : 21 (21 x) 21 (2) (2) พราวิ. รุร. ผูลเข สูลเข.ณ. र्श्वेगरायते देश यहेन्य गहन สีบพ พู เลยา มิล ยี่า มิล ลิง रा रू यर रा थे भेर यहें द थ WC गानव के शास सु वयुन में। 5199 WEILN 4. 2) 5

PSV1 यति जाहन के जारा दे . आद लाहन るのかんので、そことないろの સે જિય છે. છે. આ ખુત રાતે છે મે લેય. युंय भार देन्दर सूर्व यम हेवास. यम् तर्यम् हे। ह्वारा ख्रास् स्टन 5-21-92 av 21 95- 51 129 23. ्यायूत्य दर्ते वेश यहेर यर. ટ્વર્લે 1 ને ભૂ ને ને ને નક ભૂન થયે. สิ่ง - - - - มุ์ยุ่ง - 2 - สิ่ง - มุ่ยง 21 Wa ચ & & E 54 A] વાબ્ર शूट रा थर त्युर हे। या दे यर भुः य मेनुः नन्। तम्रिय य स्व શેં. દ્વાં આ બાર્ વાય નાય છે. ्र्युन्ने लेस देस यन् यन्नाय भूस यते थेर में। य भाषा व દે સુર વર્દેર ચાવે સુવે ખેર ચ 20 व. वी । भाषतः रेशिभः भेदः 35.242.2. 21 21 25.205 र्गेर भर भे छेर रग्र। 2 auà 5 au 25 21 55 (2) -यत्रभावश्लव यर मुख. य दर 247.212. BAN 24 121.21. WZ 21 21 Warb J Barsa

XXXV PSV2. 리 국사 21 WE. 엄. 원리 퀸 에 57. केंगस में राष्ट्रवाय कें। मेते. माहवें केंग्स सुंत्युम हे। न्येर व हयाय भेव हे। त्यू सं ठव अभीव ચતે સુર લેય શુ ચ લુ યુર્લો रे. रुव्य विया यहिषा यर युः यर्. ( यूम. 9. 22 N . 35. 5. W . 2). रेषां भार्या देते क्षेत्र में नृतः ख़ुन राते. દ્વે સંઅધ્યુર્ગ યા ભા તાર્યુ ભા ચા છે તે. य लेग यहेंन यम य होरे ख़न ને 55 લૂચચતે દેસ એ સૂચ ચારે ચસુર ટુ. ખેતુ ચતે છેત્ર છે સાગ พิล.ี่ย.รรามหารยายาริร ખેદસ સુ' સુદસ ચ ખેર તા વૃદ્ય 21.27、21. 乙差了.21.5と、えん、 यर मानू गयस त्रिवायते देस ₹£5.858.21.[141B] w7. यल्पूर.यतेनेक्ष.य. ५८ । 2149. 201 . 25. 23 2. 2 . 20 37. Z. (25, Z. a. Wa. a) रे. ल नग यठतः यद्र युग यत्र यसूय मुन्द त्य ચા ખેવ' છે. દુસારત' હા વીવા

[59A]] युग्य मुबर्भ गी. णहवः केंगसः सूत्रः सूत्रः च वेः णसुभः भ्रे। भः मूत्र ये द्वाभः Zizza 21 55 W2. 21.21 Wa. 21 दें केंग 32 लेग 3 राते " गानुव दिनास त्यस से तेसमेर्सी 121 याय रा वे में लिया याहव हेंगा . ध्रम् यूट्य २ भेव वी लि સંદ ન રા તા સેનુ સા ભુગામ. पूर्य : 212: 5 à. 35 Wa. W5. रु हो। या हव देवा रा जी रेव' र्द्र देसयु य ने तस देस मूत्रा यर हण यते क्ष जिन्दी ารณาลาสิเราะ ณารส กูญส. ม พิล. ลิ 118 ผู้ พร. สมุข. 25. 8. 2. 35. 2. 92 25. यहेरे रे ले रा रे ख़े ने ?

[147A]। ट्रे झ्या य दुभस वे.र्य. मू. २. याूय. २. २. यसूवय. 55-122-55-12 Lais. यमः लेश यलन् यते थेर। १५२२ देनारा धूर खूट य गयूम J. atr. 2. Waall tan. रय मुख या य छेर वे पहल हैंगे से सेने सेट य के मेर हो. रेव ग्रार दये ने किन्य तथा माहव के मारा गी देव वा याय. עת לק שק א לא באיעד 자 비사 มี . วัล ณ เล่า อา ठि. भ्रे. WE. यभ्रुय य मि. बर्म 5 a. ga 2. 2 a Es ar Br वे नारे द्व भेन न य थ्रेन य.

PSV1. २. यूव यते क्षेत्र में। देते क्षेत्र यस वगहन केंगस सु से तराई Z1 35. 31 - C ed D ed go yz A-ysA Ned. yoycB-yeB.

XXXVI PSV2. यते खेर रे। 1 देते खेर होर ચ. આ ૬: આ લ સે આ ચાલે છે મેં 159 केंगरा वा भेर रे। - P. ed. yog80B-189B. N. ed. yo 889B-987B.

PSV1. वाहब केवास की नेव र तयाता. वनः त्रगुरा मूवः यः भूनेः दुः त्र्रो व स्व राख य युव यम दुरि वेश में य तरे वा वे त्र्येतायते र्रु र द र म ह याय थरे के यहेंद. यर छरे। जिंद यम. Wa 2. 2. 2. 2. 2. 2. 2. 2. 2. WE. A Wa all 3 39 35 3 m य धिर यते क्षेत्र ग्राय यर हर 9 2. 2. 10. 525. 2E5. 2. 100 છે. ર. રુવ. જીવ. વ. વે. મિત્ર. यायर यहेंग भेव वें लेख हु यः धः युर्ते । हे से भर सेर य a. Wa. z. 3. M52. 2 and 2. चेरि थ भ भेर थ हो भेर গণিম: ১২ খ্রী গার্ ২ ক্রঁবাম વે કે દેવા નુ ત્યુક મેલે વા रे लेग W र थ भ [ 598] ખેર ચંદ્ર. ના કર છેવા સા સ ખેર הוארי איזאי איזיאי איזיאי אווליפידיער איזיאי איזילאי איזאי אווליפידיער איזיאי איזאי אווליפידיער איזיאי איזאי אווליפידיער איזיאי איזאי אווליפידיער איזיאי สัล ฏะ ุฮสัญายาพลงส์ แรงลง 3. 59. and g. F. a. Wa. DI not N. 21 स्त्रीते । देते लोश य ने आध्य र्था

PSV2. व रय हु मूय य सेवर्र लर्बे य हव भेव यते छेर यहिव केंगरा ही नेन त्याता यत् त्र मुरा हेरेन त्र त्र ये गाय है। ζα. αι Ν. τ. Ζ. β. η Ζ. υτ αξς. War ~ 1 2 2 2 2 3 2 - WE. में केंग न य भ भीव है। स्य गू गूय यते केर में र र का हेर के र्देन दरेन छन य भेर है। गता हे र स्व देर भेव व देवे 27. H' Q2. J. 39. 2 MC. U. Waid dav. 2. 2. 2. युर्ते 13. 2 WS 2 ST 2 R 2 147B] ण नव केंगाल वे खेर थर दर हो केंग ३ यते गहन केंग्र ने में केंग न यम. त्युम में लेन्हा मे लेग 214.212. 2159 2 41 2 2 2 2 ה אביני לאי אי הדעואי צותי छिनः द्री 1 दे लामु विदाय हैवा กลุ่ง. 2. วิ. ม. พิว. ฏ. กิว. ฏ. () 四子町、20月 天·21、202、21余· मु: यते देवे' त्य भेव ही केर



PSV1 १ देते क्षेर यहीवाय यस्य करे युरातवात्य य दर भेव. रे दी र्वास य' हर ये या हर केंगस 29. 237. 21 145. 2. 94.2.2. रे दग हेर हो किंभ ही याहन केंगस વે ગ્રાખેવ શું જે ભૂન શુવ ગેન אייאקי אי שרי אל קאד קיציאי 5 " a f 2 x a g 2 x 2 x में जुला र भा हो रेंग ही गाहन उँगमा से । बाता हे हो युवा बहुस गा ता अर्वेद अते छेर दे हो छेर भेव े। त्रेट.य यतेव के ते वारे मे ेवास है। याद यूर्नेवाय भेद 4. रे. वे. रे. सुर. र्यु. वर्रााष्ट्र स. महिमा नर् स्राय खेर यते थेर ने किंग नू भे देशन किण नेस RU: र्शेया सा था. दी केंग भीव र्वे। । तरे समस उन खास वेंग या में भेन यते केन में गरित छेर हुल थ गुरु त हे केंग है. ाम्रुव: कैंगस: जात्रव: जुव: र्येद

XXXVIII PSV2. ચ જેસ ચ ને શ ખેત ના દિવે શુમ વરે ને વગતા 2 ખેત તે य नेवा य स्वयाय होर यते. असम्मा के के माहत ליואי תי שב אלאייק ₹£ . 21 91 mg 2. 5. 35. 21. צות איזי שימר איזי שימיתלי A. 2. 2. Lav. 3. 22. 154: દેશ અ ખેવ છે। તેવ छूट વ્ર ગેદ અ. ખેર ચ ખદ ખેર છે. न्यर व केंग यो रेवे तुन ये तुवस a र यत्र यत्र यत्र या वा विति क्ष ુ તે ને વ્રચ્ચ જ જ જ ચે જ શુર ખુભર્ ગ ભ કેટે મં છું મુ พิล.สิ้า เ เฮรายราสิ. สาวิ. สาว. भर्बेत् यते शुर त्र्येत य यते दु אַן יוֹז אַ שאיז אי אי דר אַן די לי भेर्मेगरु हो हरा यहेर्ग रू विर्यते हिर साता सेवास यांता इ. क्रिय व वर भा युर हेया सूभ વસાવાર ત્યસ હ્યુંશ ચ રે છે દેંસ. જે સ્રગ્ન કર ભય લેવા ચારી

PSV1 २ भिवः य छेद दे भे यहेर दे हिःयविव नुः त्वात्य य न्द्र भ देश 김유 과 된 다. 5 3 5 2 2 2 2 2 5 5 5 12 37. 5. 4. 1. 29 4. 2. 95 4. an an 2.2 Dan 21. 225 यात्वरे रदार् वीर्म्बास सुल्म वेश हो देंग रु. त्यूर हे। करे. Far - Jaan - 22 37:55.1 મેથા શ્ર સ સ સ સ ? ? ? ? ? ? यगागायते छेर दे तेल से 1 ยิ่อัม ฏิ มรั ริ สล ฏิงามิ र्टेंग में देश यहेंद दी। तरेन W. 5 . win - 5777 - 21 . RIN Wa. Fa. 35. 55. ZFa. 2. 35.55. Wa. 59 2 2 37 7 2 20 देश थर शरेद जी. ही हैंग. वे भाष्यव वे। दिते श्वेर गर farar afran war 22 ना मुन केना स. मी. ही दे आहे ? खार 2355 d La . JA Quarter. 1 41 (2) 5 WE WE 22 21 159 केंगस सेन्य नदा ही दिय ही \* अर्दे अर्टे इति हाउँ प्रतीयते।

PSV2. रीर यते. हेर रागस. उट. यूर. य ठव ग्रेगाहव हेन्या संख्य येन्य ખેત - શુન ગભરતેન ખેતરા મ य्हेर रे। दे रवेव र पु त्याय गर LN. 2' 53' 35' 5' 2' 3' 9' 52' 3' 3' N. ณ พี่สางเขารูลมากิม ณูง यते गूस हेन्स यर होन न्याहे. भेरतर द वी रेवास में भारार. हेर्ररहेश होर्टेन उ.य. भेर हे। <u>ि. च. मैनभग्री दिवास. रज्जवस.</u> यति खेर दर्ग रेवारा भे भ खुर य דאי ע ביוומי עות אדוותלאי à 2 2 Da = 22 22 25 2 2 5 2 35 RI WE XT DE T' WA BIG. A. אישלא אאי איי איש איי איי איי איי गूरा हते दगार व केन दर वा मुबा स 3. 55 Wa 59 35 55 12 34 37:551Wa 59.252 2135 5 20 त्य देश यः अर्द्धन्ते । देर्द्धवाने अ Ward ते ते दे दे में a 215 यहर [14:87] 21.21 W2 2R 0152 201 2). रेन अहेव सुअ देन ता हो किया ही. मुरे लेख यु य भ युरा य देते थेर न्दुरस्य मेन भेव दी। जाय हे

XXXIX

\* अत्र देकेंभ व य हति पाठ आवश्यकः।

PSV1. מוהקיציואים ביצאישישישיטעי ณ नान युभ्रय गुरा रे किंग इर र्म. यहें - 3 यम. २. युरा यस.व. J. ET. J. 22. 25. 25. 25 2. 21. Ma 3) 1727. न. त्रात लेग सु ता भे मुग यान्य स्वयाया या येगा ये सा गर्ना રા ગેમ રાષ્ટ્ર ર તે ખુવા તા a [60A] Jai J. C. J. J. J. 5.2. (2) Non 2. 35 ma २ भेष सेवास य यसूय य यत्ने री 1 दे खुरू न 29. 159. 25 ๆ พ. เมา. य वे भ्रय यम दगारे।। महव यहरा य महर मेर है। 1055. H. Ma. UN. 2 PN. 7. लास मालव में देव में हैस.स. र्यमा यति त्येतु से मसुभ यते। - C. ed D. ed. JoyeA-EOA. N. ed. 90 E. y B- EEB.

PSV2. шत केन यत याहत केंगरा केन म. य. ша: २. यसूय यु. त्य केर्य קה אלאי שיש חה שון אלי a: عَلَى ع WE MA . J. JE . 2 . 2 . 5 . 2. भेव है। द्येर र से हुए य हेर य सूच य ता सु ता मेना जेस जारू . वर मु. य. देन यसूत्र यर यु. य ม.พิส.ย. รุเ. 15. อ.เม พิฮเม. 2.35. 10 4. 2. 23 2 2 2 12 भूता त्वात लेग हुं देव ता हो केंभ व मा मुखेरी हि सुर में ये य देवस गी यामव हैं यास AT. ME. BN. 217. DET. य भिन्दी। जातर चु रेव चु हेस 3. 5.21 वा या यहिया या से तिरु यासूत्रा यहे॥ - P.ed. J. 88.0A-98(A. N. ed y. 986A-988A

XL

PSV1 [66 A ]1ट्रे मण 21 म्र भस ने महिस गर्य हु याय य दयेरे QAN JT. I I J. M. W. I માવત રચેર ચંદેર ચતે સેર ચતમ दवायी खेवास वाठेवा 35 गुट भेने। यातेश रय याया था लेश या या या माता हे द्वा यहत रू महन สี่งาง รุข. อุล. ลายเงเง ยุย. น. નેતે ખેતુ કર ખેતુ ચારે છેતુ તેનુ a. Ann. 22. Jan alar 232. < शूर्रो। है: भ्रे: यभ्रय यरः J. J. A. B. K. K. J. J. M. A. याय रे. हेर. रे. ले. . . . . रे. ख़. व. พद. दया यो. क. ल्पभं नेन के लघन ने। हेभ वर्षे हें ? यर ये छे? या रे. रे. देरे. . . या न्यास य हुन . . . . ומוגי ז׳ מוקקילליואי זָהימאַמ રીતે દેસ સ તરી વ સ સેવ 21. ते वे न्ये पुर भूर गरे। । बलिसामादेः द्वे हे ख़ुभा

PSV2. C155 BJ || रे. युवा थ. Juri an 2.2. a. a. m. w. 1 वेश समित र येर वे सता य त्या प्रण वी धेवा शा वा हे चा त्य २१ २२ भेने। यादाया यादे या म्य मूं यूया था देश मु. य. चेव. वा पात्य हि. नुवा यहत. य रू गहरें हे गस रे रग वय आवतः त्यान्द्राः मुः यायः भारेतेः พิล เศล พิล ยก 235 ยามพ. 85. a. an alad 237, 292. रे दि हे जात ता यस्यान्य ८६ देते र्हे अ म्य मू मुय [156A] 21. Ward a. a. 17. 2 พิล.ลา เกล เกล เริ่ร. มิ रेगस हे। हम सुर्जेवन यहेन् थेर। קבלה יחביואי שהקישבישאים गिम् गू गाहन के गास सूच यहरे हेस.स. वर्गे. य. म्य - 5 मुंवसुव य यत्वेन न् दये सुर सूर य भेन

दिङ्गागरचितायां प्रमाणसमुच्चयवृत्ते चतुर्थे दृष्टान्तपरिच्छेदे वेज्ञेषिकमतपरीक्षा।

PSV1 यविवः दे विश्वः भुनः यम, इति। भ्रुयः हेन के यर भ्रुर देवें वे। 176. मुन भेन भर देवे के दाराषु। गया हे नये रह गे मुन गी भेव व वे याहव केंगस में देव ग खेंगा महेगा था भेव दे સુથ ચર છે જ ચર સુર ચરે તે તે . שבי אי איז לאזציצי सूर यल्बर य रखिव दे। \$5. a. Ma. UN. 2 DA. 21. UN. र्श्वे. दर्भ द्वे भूम. स्रूट व यह्यास यते लेतु स्रे रात्वे थर्ते ।। C. ed. D. ed. y. EEA. N.ed. yo OZB.

PSV<sup>2</sup>. ચલે છેનુ શેલે માલુ આદાન્ટો रैगस्य य साधिव दे। 1232. 2. 9. 9. 5. 5. 97. 98. 28. 29. xx、ちゃこ、かう、る、える、えち、くう 1 MR. B. WE. 221. 9. 75. দগ্র জীব জী আগর কু আগ দু. रेने में खेबाल जहेवा ला भनेरे AN. 37. 2. 7. P. 3 / 27 2mg. ચ ચલિવ નું ગઠન દેવાસ નેન 55 3 23 RE RI ZA 24 گم۲· ۲· ۵· ۵۰ کم کر 155.21. Ma. and a. a p. A. a. - P.ed. J. 944B-942A. N.ed. g. 949.

XLII

तत्र प्रत्यक्षपरिच्छेरः। Dect 53A ] ॥ त्द्रेत्य य त्वात्तिवा योस त्रेस य त्या عرد ٢٠٠ ٢ عد عاد مر ٢٠٠ مر  $\beta_1, \dots, \epsilon_{23B1}, \gamma_{\overline{2}, \alpha_N}, \overline{2}_{\overline{2}, \alpha_N}, \overline{2}_{\overline{2}, \alpha_N}, \overline{2}_{N, \alpha$ المعرب في جزير المعرب المع छेर ग्रे छेर लेस य…। देस २' द्युदस रुवे या ता सेवास य मू अस हे ९२२ २२ ३८ दी .... दे खू व भर देस था ख से च स ... [54A] פאי שרי בו מחקר בו ליתמועי תו שוקק עו של זא שי א באי עדי בדשואי રા હ્યું મ ઠર, ઉંડ. છે. હેર રે બેય લ્ટ્રેલ હો . [32] ખુલ લ છે રે તે રવ છે. 2371 1 (a) x 21 ... 1 Wyar a g z 52 g) 7 a x a x 21 (a) 5 a g z ... વરે લેસ ચસ…ામું ચ ચ સ સ ર તે દવે ચર શવા છે લેસ થા સ્થય र्र, ही. यन्या केन नन लेख यात्य सेवल य हो। ... तरे हे लिषा ठेख य <sup>মে.</sup> মিঁগম ম. মূ। ··· ..... [55B] War & 55 " ww5 Az 2)" คิร डेस य य र् र्श्वास यरे। गलन พह लेस य र रे च स य स । य सुन שלאי אי שצרי אי אי אי דרי ושרי שדי מי מא אי שי אי דרי שבי אי בי שבי אי בי שבי אי בי שבי אי בי שבי בי רה מואי באאי מי אבקי אמי או ביאירה שלי האי קר מואי מי מי 2. MC. E.N. LAN M. W. G. AN. 2. 01 ... [20 A] UC. D. B. ... \* प्राधान्येनायं प्रतीकानामेव सङ्ग्रह स्तथापि क्रचिदन्येऽपि बिशिष्पाठा अत्र सङ्ग्रहीताः। रार्दे.वेर्च. घ. [ 55 B]

प्रतीकाना सङ्ग्रहः।

रीकायां विशालामलवत्यां विद्यमानानां

13 अहें स्तुरभेयी नमः॥ जिनेन्द्रबुद्धिरचितायाँ सवृत्तेः प्रमाणसमुच्चयस्य

XI III

VI IV מצו ושמיתי יאילי שאילי לאי אי אי עימדי אי דאי עד משמי אֹמוא יזי א ולאי עד פאיזייין פאיזי צי אאיז מאיאאי ש איקר טד אי שד שקשומי עימא אאייולי אד אאי עימי र्सेगरा य थे। ... मूरा य वालय र रे ये लेख य ... 1 [568] रेगर שווהישי אשריבי האישייין שועיהי שבי האי שיע אשאישי रे ··· । ण नुषास सेंगस दुरेर भेर यत्र लेस यस ··· IE57A] تحمد ٤٩٦ الأير عاد الماع عد الرحد على في عاد على العلم عن ال דרי שמיצו קקי אררי ואי עי עי אשואי עי אי ויי אוראי מי אשואי עי בי קי אאיזר פאי אי אי וקשה צו שופאיצו לאיא אי איאיאי र्श्वास या ... । जाद तास भेग जास भे रहे द्र य देस या ... दे याता हे. 제국도· 전도· 권· 회·경도· (지· 표· 관· Wa· オー···· ( 김· 중· 요· २· < 전도· 관· यालव. मु. नेव. बारहेव. यरि लेस। नयन ये मरेग चेव तेन ता. मुर्ते लेभ हेवा त्यी .... मात्य हे พद देख य ता र्रेगास यते।... รีสรามี สมม ธราฏิม ต สูร มี สีมา พรา ...ริ. ผู ส. พลูตม ณ די אי עי א וידרי מי אי אמו עי לא עד ארי אי אי אי אי น....เรอร์. มีส. ส.ส.พ. พิพ. ลุ่ม. มิ่น. ยะ อิสาธีพ. ะ.

XIX ~ VT. ^ मादस त्य सेवास य दर त्यस द्वास त्य लेव (लेस) या सेवास य सेंस दे ख़ु न ते न लेस य... 1 दे ख़ु न we लेस य में।... at 5.55 र्षात्य त्ये तेस यस ... रेगस यस गूर तेस य ता सेवास यहो ... दे सेर यते छेर ... | दयर र्य यतिव श्री स रहेव य स भे भे रा वे יין ב 59 א] ליק שובי אי שי תו אישואי עולון שותקיעת य ता सेग्र य हो। .... ने आद ख़ुर हेग होन चते सेंग थते שתי זאי לאי אי און יייאד שבי ליקדי שאי שלי אין איל שלי אי עימקאי ישמי שאי עימאי מש אר עדיוליקאי קאיי האיציאיי **สามี 55.212 พิพ. 2. เสิม 21 ...** E59BJ ๆ สุขาม เน. พี่ยา พ. 21 27. Mar 25 5. 85. 85. 160AJ 3 3.1 1942 EC1. 27. (27) (94. 2...) E. N. 22. 69. 2. 2 2 20. (94. 2) (1. 20) (1. 2) ·· दे राविव: - EN बाहेगा था नेन ही कर वेस था था सेवास था से। ····· Ex A Ea กร. ซีร. ลิม. ก. น. มูอม. ก. มู่เ... [00B] ร. มูร. รายพรายาวิ ดิงายาณาพิฮางายามิเาา อาณาริเพณาดิงายาณ พร ม พิจ จิ ดิง น ชิ เ ม มส์ร น ดิง น เ มร์ร ซูร ดิง น

 $\begin{bmatrix} 41 \circ A \end{bmatrix} = \frac{1}{2} = 4\pi 2i + 3 \times 2i$ 

अर्थ द्वितीयः स्वार्थानुमानपारिच्छेरः।

XLV

มาณาสีงสายา ผู้ไล้ โลม สายสายการ และ ไไว้ ซีเวลามา ···[112 B] 21. Wa car 21. a. Wara 21. 22 ) ... arc. ar 2 car שי עו אשואי עי או וחדקי אי אי איי אאי עיא וייי די או איי איי שם פאישיתי אתואישאים וייציפיז מריפאיש מי र्से बारा था ... तयात्य य मुरास ता सेन यते होना । लेस य हु या स. मी. खेस. य. 10. रेगिस. य. में 1 हया स. मी. में . 2. य. ख. सेवास א אי ה ולימו אי חוי תי שני חאתי שי ז ז ז בי דרי חאתי यर द्य को एयू रे ... पालन ए हे हे युवा य ता אשואי צו באשואייםי פיזיאלו באי אי יואל אמנישד רישר היו खून याउन रीम हेवास यर विया यर त्यार रें लेस य !!! वा लग र קיפאי עי תואדואי טולוייי רקי שר אי שעק פאי עי תיאדואי عارًا [13 8] रे हेंबाय डीव या हेर ही ही र लेख यहें ! . बाद 5 તે તેમ ય ભ સેંગ સ ર છે! m f મ ય ખાતર 5 2 તે સ 2  $\infty$ אי וערי ע עאעיעדי זי אי אי אי אוליל לאאי בעיקר गिः हीन् लेस जिया ता सेवास यहा -- [114 A] देरे ही राम्या सादत हमास हवर् द्या महिव के जायम खून या भा खेव ही लिस या है। אים איטן איראי אי רפר בי אין די אימילי या या र्रेग या हो। .. स्ट्रेया या ने किसाया या रेकिसाय ... । भाषाने \* 5्रथा त्यावय्र्निसा २१ दे। - Ped. अयमेव शुद्ध: पाठः।

XIVII

VT. คิง 2 ณ พี่ยาง 2 ... [114 B] สีขาง 2 2 2 . . . . . . . . . . . . עיאוייירא מישרי לי אי אי עי עי אעואי עאיייופד ณ सेवास यहे। मुद्दे मु खस बेस या हे भूद दु युस य बेस गुर्भ भेन ही दिस 21 ... रे. a ह . a. र. a . t. u. ua à . a. ... עולוייר באשואי אואי שאיזי עי אי דעי די עושואי עי אין אי שאיזי עי אי क्षेर में लेस यहें।--- त्येता य मेर क्रम ह्यास ट्वी मेनालेस य ו - .... האואי בי אורי האיואי מי אעאי צי אין ייידטאי 24. 3. 212 mg N 21 2 d R 21 10 N 21 2 1 1 ... Ja. 2. Ja. קאי עי תו אחאי עי א ויי פאי על זיזי עיעאי פאיע त्वीत्य य नुव य ता में स यस देस य से | ---- मून युर य र वेस या" ג ישר מי שק ק יפאי שי פוי אידואי שאיייו באיאין לשעו שעי ציילי אלאיאי שדי שה פא שייין אישיש שופאיק איאי פאי עייו קבאיאי ····· ל׳ מודים בייםך תמותו מובים ···· מאי שי תו אמואי צואו के लेखा इति राष्ट्रं भाति। के यदा- P. ed

XIVIII

 $u^{i}$ ua an  $u^{i}$  and  $u^{i}$  an  $u^{i}$  and  $u^$ 

